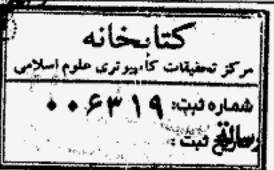
رسالة الولايين





العلامة الكبير السيد محمد حسين الطباطبائي

# ۱۲ او لکست موسستان



رسالة الولاية

المؤلف: العلامة الكبير السد محمد حسين الطباطبائي من منشورات: قسم الدراسات الاسلامية

سنة النشر: ١٣٦٠ هـ.ق.

توزيع: مؤسسة البعثة (بنياد بعثت)

### بسمه تعالى

هذه رسالة في الولاية بقلم وارث الفلسفة الاسلامية المعاص العلامة الفقيد السيد محمد حسين الطباطبائي قدّس سرّه، صاحب التفسير الكبير المعروف «الميزان في تفسير القرآن».

وتدور فصول الرسالة حول الكال الانسانى الذى يبلغه اولياء الله، والدرجة الرفيعة التى يسلم الرق الفكرى والنفسى والعملى. ويخلص المؤلف في رسالته الى أن هدف الرسالات السماوية يشكل في دفع الانسان نحو كماله المطلوب وايصاله الى درجة الاولياء...الذين لاخوف عليم ولا هم يحزنون...الى درجة الانسان المرتبط بالحقيقة المطلقة حيث تزول الجبال و لايزول. و كل تفاصيل التشريع الها تستهدف خلق المناخ الفكرى والنفسى والاجتماعى اللازم لمثل هذه المسسرة التكاملية.

و بعد، فالرسالة مكتوبة على طريقة سلفنا الصالح - رضوان الله عليهم - في معالجة القضايا الفكرية، و بلغتهم. وهي طريقة ولغة لايستأنس بها المحدثون، و لكن يركن اليها المتعودون على الغوص في بحار التراث الاسلامي. ويجدون فيها عمقاً واصالة لا تتوفّر عادة في النصوص المسطحة الحديثة.

نأمل من نشر هذه الرسالة أن يستفيد منها المعينون، و الله من وراء القصد.

# بسم الله الرحمن الرحيم

ألحمد لله رب العالمين، والصلوة والسلام على أوليائه المقرين، سيّا سيّدنا محمّد و آله الطاهرين.

رسالة فى الولاية، وانها هى الكمال الاخير الحقيق للانسان، وانها الغرض الاخير من تشريع الشريعة الحقة الإلهية على ما يستفاد من صريح البرهان، ويدلُّ عليه ظواهر البيانات الدينية. والكلام موضوع فى فصول. والله سبحانه المستعان.

### الفصل الأول

### في أنَّ لظاهر هذا الدين باطنا، ولصورته الحقة حقايق

نقول: إنّ الموجودات تنقسم باعتبار إلى قسمين؛ فانّ كل معنى عقائداه، إمّا أن يكون له مطابق في الخارج، موجود في نفسه، سواء كان هناك عاقل، أو لم يكن، كالجواهر الخارجية من الجماد والنبات والحيوان وأمثالها.

و إمّا أن يكون مطابقه موجوداً في الخارج بحسب ما نعقله، غير موجود لولا السعقل، كالملك. فإنّا لانجد في مورد الملكية، وراء جوهرالمملوك \_ و هو الارض مشلا \_، و جوهر المالك \_ و هو الانسان مثلا \_، المنال آخر في الخارج يسمّى بالملك؛ بل هو معنى قائم بالتعقل؛ فلولاه لاملك ولا مالك ولا مملوك، بل هناك إنسان وأرض فحسب

ويسمَّى القسم الاول بالحقيقة، والقسم الثانى بالإعتبار. وقد بـرهنّا فى كتاب الاعتبارات على أنَّ كلَّ اعتبار فهومتقوّم بحقيقة تحتها.

ثم إنّا إذا تتبّعنا و تأمّلنا، وجدنا جميع المعانى المربوطة بالانسان، والارتــــاطــات التى بين أنــفـس هــنـه المعانى، كــالمـلـک و ســائــر الاحـتــصــاصــات والـرثـاسـة والمعاشرات و متعلقاتها وغير ذلك، اموراً

إعتبارية، ومعانى وهمية؛ ألزم الانسان باعتبارها احتياجه الأولى إلى الاجتماع والتملن لجلب الخير والمنافع، و دفع الشر والمضار. فكما ان للمنبات نظاماً طبيعياً فى دائرة وجوده من سلسلة عوارض منظمة طبيعية طارئة عليه، يستحفظ بها جوهره بالتغلّى والفوّ وتوليد المثل؛ فكذلك الانسان مثلا له نظام طبيعى من عوارض يستحفظ بها جوهره فى أركانه، إلا أنّ هذا النظام محفوظ بمعانى وهمية، و أمور إعتبارية، بينها نظام إعتبارى، و تحتها النظام الطبيعى. يعيش الانسان بحسب الظاهر بالنظام الاعتبارى، و بحسب الباطن والحقيقة بالنظام الطبيعى، فافهم بالنظام الاعتبارى، و بحسب الباطن والحقيقة بالنظام الطبيعى، فافهم ذلك!

وب الجملة، فهذا النظام الاعتباري موجود في ظرف الاجتماع و التمدّن؛ فحيث لا إجتماع، لا إعتبارة وهذا بعكس النقيض.

ثم إنّ ما تعرض كيسائه و المعارف المتعلقة بما بعد هذه النشاة الدنيوية، بالمبدء، ومن الأحكام والمعارف المتعلقة بما بعد هذه النشاة الدنيوية، كلّ ذلك بيان بلسان الاعتبار؛ يشهد بذلك التامل الصادق، وحيث لاظرف إجتماع ولا تعاون في غير ظرف الاحكام، وقد أدّيت بلسان الاعتبار فهناك حقائق اخر مبيّنة بهذا اللسان، وكذلك مرحلة الاحكام.

و بعبارة أخرى ما قبل هذه النشاه الاجتماعية من العوالم السابقة على وجود الانسان الاجتماعي، وما بعد نشاة الاجتماع ممايستقبله الانسان من العوالم بعدالموت، حيث لا إجتماع مدنيا فيها، لا وجود لهذه المعانى الاعتبارية فيها البتة.

فالمعارف المشروحة في الدين، المتعلّقة بها، يحكى عن حقايق اخر بلسان الاعتبار، وكذلك مرحلة الاحكام. فان الدين الإلهي يجعل الامور الموجودة فيا بعد هذه النشاة، مترتبة على مرحلة الاحكام

والاعمال، ومنوطة و مربوطة حقيقة بها؛ و وجود الربط بين شيئين حقيقة، يوجب إتحادهما في نوع الوجود و سنخه، كما برهنا عليه في محلّه.

وحيث ان تلك الموجودات أمور حقيقية خارجية، فالنسب إنّما هي بينها و بين الحقايق التي تحت هذه الامور الاعتبارية، لا أنفسها. فقد ثبت أنّ لظاهر هذا الدين باطناً، و هو المطلوب.

## تتمة: فيا يدلُّ على ذلك، من الكتاب والسُّنة

نقول: إنَّ من المسلم عند عامّة من يرى الرجوع إلى الكتاب والسُنة معاً، ان هناك معارف وأسراراً وعلوماً خفية مخفية عنا، لا يعلمها إلا الله \_ عزاسمه \_ أو من شاء وارتضى، والكتاب الإلهى مشحون بذلك، وكنى فيه قوله \_ سبحانه \_ ا

«وَمَا هَـذَهُ الْحَـدُةُ النَّفَيَا الْأَلَهُو وَلَعِبٌ وَإِنَّ الدَارَ الآخرةَ لَهِيَّ الحَيْوالُ لَو كَانُوا يَعْلَمُونَ» . التحيّوالُ لَو كانُوا يَعْلَمُونَ» .

أى إن الحيوة الحقيقية الصادقة، هي الحيوة الآخرة، بدليل علم مسبحانه الحيوة الدنيا لعباً و لهوا، وقصره الحيوة في الحيوة الاخرة، بقصر الافراد، أو على طريق قصر القلب، كما يشهد به قوله سبحانه:

«يَعْلَمُونَ ظَاهُراً مِنَ الحَيوةِ الدُّنيا وَهُمْ عَنِ الآخرةِ هُمْ غَافِلُونَ» .

و هذه الآية تشعر بأن للحيوة الدنيا شيئاً آخر غير ظاهره، و انه هي الآخرة، لمكان الغفلة. كما يستفاد من كلامك تقول لصاحبك: إنك أخذت بظاهر كلامي و غفلت عن شيء آخر. دل قولك هذا على أن المغفول عنه باطن الكلام، و هو الشييء الآخر.

ويدلُّ على هذا قوله \_ سبحانه \_:

«فَأَعْرِضْ عَمَّنْ تَوَلَّى عَنْ ذكرِنا وَلَمْ يُرِدْ إِلاَّ الحَيوةَ اللَّهٰنيا ذلكَ

١) العنكبوت/٦٤.

۲) الروم/۷.

مَجْلَخُهُم مِن العلم إنَّ ربَّك هو أعلمُ بِمَنْ ضَلَّ عَنْ سَبيله وَهو أعِلمُ بِمَنِ الهُتَدى»٣.

حيث يتحصل منه أنّ ذكر الله سبحانه هو السبيل إليه، و التولِّى عنه ضلال عن سبيله، و أنّ ذكره ـ سبحانه ـ لا يحصل إلا بالإعراض عن الحيوة اللنيا، وأنّ المعرض عن ذكره إنّا يبلغ علمه الحيوة اللنيا لا يتجاوزه إلى غيره الحاصل بالذكر.

فهناک شیء غیر الحیوة الدنیا، و فی طوله؛ ربما بلغه العلم و ربما وقف دون الحیوة الدنیا هذا.

والـزائـد على هـذا المقدار يطلب مما سيجىء فى أواخر الفصول، إن شاء الله العزيز.

و من الأخسار في هذا الباب، ما في البحار، عن المحاسن، عن رسول الله عليه وآله سر، الله عليه وكلم الله عليه وأله سر، الله عالم الأنبياء، نكلم الناسَ على قدر عقولهم».

أقول: وهذا التعبير إنّها يحسن إذا كان هناك من الامور مالا يبلغه فهم السامعين من الناس، وهوظاهر. وقوله — صلّى الله عليه وآله —: «نكلّم ... الخ»، ولم يقل: نقول، أونبيّن، أو نذكر، ونحو ذلك، يدلّ على أنّ المعارف التي بيّنها الأنبياء — عليهم السلام —، إنّها وقع بيانها على قدر عقول أمهم، ميلاً من الصعب الى السهل، لاانه اقتصر بهذا المقدار من المعارف الكثيرة إرفاقاً بالعقول، اقتصاراً من المجموع بالبعض.

و بعبارة أخرى: التعبير، ناظر إلى الكيف دون الكمّ. فيدلُّ على أنَّ هذه المعارف حقيقها التي هي عليها، وراء هذه العقول التي تسير في المعارف بالبرهان والجدل والخطابة، وقد بيّنها الأنبياء \_ عليهم

٣) النجم/٢٩\_٣٠.

السلام \_ بجميع طرق العقول من البرهان والجدل والوعظ كل البيان، وقطعوا في شرحها كلّ طريق ممكن.

و من هنا يعلم أنّ لها مرتبة فوق مرتبة البيان اللفظى؛ لونزلت إلى مرتبة البيان اللفظى؛ لونزلت إلى مرتبة البيان دفعتها العقول العادية، إمّا لكونها خلاف الضرورة عندهم، أو لكونها منافية للبيان الذي بيّنت لهم به، و قبلته عقولهم.

و من هنا ينظهر انّ نحو إدراك هذه المعارف بحقائقها غير نحو إدراك العقول، و هو الإدراك الفكرى. فافهم ذلك!

ومنها الخبر المستفيض المشهور: «إنّ حديثنا صعب مستصعب، لا يحتمله إلا ملك مقرّب، أو نبئ مرسل، أو عبد مومن امتحن الله قلبه بالإيمان».

ومنها و هو أدلُّ على المقتصود من سابقه، ما فى البصائر مسنداً عن أبى الصامت، قال: سُمِّعَتْ أبا عبد الله عند السلام ، يقول: «إنّ من حديثنا ما لا يحتمله ملك مقرب، ولا نبى مرسل، ولا عبد مومن». قلت: فن يحتمله؟ قال: «نحن نحتمله».

أقول: والأخبار في هذا المساق أيضاً مستفيضة، و في بعضها، قلت: فمن يحتمله؟ جعلت فداك! قال: «من شئنا».

و في البصائر أيضاً عن المفضل، قال: قال أبوجعفر \_عليه السلام\_:

«إنّ حديثنا صعب مستصعب، ذكوان، أُجرَد، لا يحتمله ملك مقرّب، ولا نبى مرسل، ولا عبد امتحن الله قلبه للايمان. أمّا الصعب فهو الذي لم يركب بعد؛ وأمّا المستصعب فهو الذي يهرب منه إذا رؤى؛ وأمّا الذكوان فهو ذكاء المؤمنين؛ وأمّا الأجرد فهو الذي لا يتعلّق به شيء من الذكوان فهو ذكاء المؤمنين؛ وأمّا الأجرد فهو الذي لا يتعلّق به شيء من بن يديه و لامن حلفه، و هوقول الله: «الله نَزّل أحسن الحديث». فأحسن الحديث حديثنا، لا يحتمل أحد من الخلائق أمره بكماله حتى فأحسن الحديث حديثنا، لا يحتمل أحد من الخلائق أمره بكماله حتى

قوله: لا يحتمل، إلى قوله: حتى يحده؛ مع ما فى صدر الحديث من نفى الاحتمال، يدلُّ على أنّ حديثهم \_ عليهم السلام \_ أمر ذو مراتب، يمكن أن يحتمل بعض مراتبه بواسطة التحديد، ويشهد له تعبيره عن الحديث فى رواية أبى الصامت بقوله \_ عليه السلام \_: من حديثنا ... الخ. في كون حينئذ مورد هذه الرواية مع الرواية الاولى «لا يحتمله إلاً... الخ»، مورداً واحداً لكونه مشكّكاً ذا مراتب؛ ويكون أيضاً كالتعميم للنبوى السابق «إنّا معاشر الانبياء نكلم الناس على قدر عقوفم»، هذا!

و تحديد كل واحد من الخلايق حديثهم \_ عليهم السلام \_، لكون ظرفه الذى به يحتمل ما يحتمل، وهو ذاته، محدوداً؛ فيصير به ما يحتمله محدوداً، وهو السبب في عدم إمكان الاحتمال بكماله: فهو أمر غير محدود، فهو خارج عن حدود الامكان، فهو مقامهم من الله \_ سبحانه \_، حيث لايحتُّه حدّ، وهو الولاية المطلقة. وسيجىء إن شاء الله العزيز في بعض الفصول الاخيرة كلام فيه أبسط من هذا.

ومنها أخبار أخريؤ يدمامر، كما عن البصائر مسندا، عن مرازم، قال أبوعبدالله على على السلام ...: «إنّ أمرنا هو الحق، وحق الحق، وهو الطاهر، وباطن الطاهر، وباطن الباطن، وهو السر، وسرّ السر، وسراً السر، وسراً السر، وسراً السر، وسراً السر،

وما فى بعض الاخبارانّ للقرآن ظهراً و بطناً، و لبطنه بطناً، إلى سبعة أبطُن.

وما فى خبرآخرانّ ظاهره حكم، وباطنه علم. وما فى بىعض أخبار الجبروالتفويض، كما عن التوحيد مسندأ عن مُرازم، عن الصادق عليه السلام في حديث، قال: فقلت له: فأي شيء هو؟ أصلحك الله! قال: فقلّب بده مرّبين، أو ثلاثاً، ثم قال عليه السلام : «لو أجبتك فيه لكفرت».

و في الابيات المنسوبة إلى السجاد ــ عليه السلام ــ، قوله: ورك جموه رعلم لوأبوح به لقيل لى: أنت عمن يعبد الوثنا

و من الروايات، أخبار الظهور التي تفضى بأنّ القائم المهدى \_\_عليه السلام\_ بعد ظهوره، بيثُ أسرار الشريعة، فيصدِّقه القرآن.

وما في البصائر، مسنداً عن مسعدة بن صدقة، عن جعفر عليه السلام ... عن أبيه \_عليه السلام ... قال: ذكرت التقية يوماً عند على بن الحسين \_عليه السلام ... ققال \_عليه السلام ... «والله لو علم أبوذر ما في قلب سلمان، لقتله وقد آخى بينها رسولُ الله \_عَلَى الله عليه وآله \_ الحديث».

و فى الخبر، أنّ أباجعفر عليه السلام حدث جابراً بأحاديث، وقال: «لوأذعها، فعليك لعنة الله والملائكة والناس أجعن».

وما فى البصائر أيضاً، عن المفضّل، عن جابر، حديث ملخّصه أنّه شكى ضيق نفسه عن تحمّلها، وإخفائها بعد أبى جعفر عليه السلام... فأمره أن يحفر حفيرة، ويدلى رأسه فيها، ثم يحدّث بما تحمله، ثم يطمّهافان الارض تسترعليه.

وما فى البحار، عن الاختصاص والبصائر، عن جابر، عن أبى جعفر عمليه السلام، فى حديث: «يا جابر! ما سترنا عنكم، أكثر مما أظهرنا لكم».

 الببيت من أصحاب الاسرار، كسلمان الفارسي، و أو يس القرني، و كميل بن زياد النخعي، و ميثم التمّار الكوفي، و رُشيد الهجري، و جابر الجُعني، \_رضوان الله تعالى عليهم أجمعين\_.



# الفصل الثانى

# فى أنّه حيث لم يكن النظام نظام الإعتبار، فكيف يجب أن يكون الأمر في نفسه؟

و بعبارة اخرى: هذه الاسرار البالطنة الكامنة في الشريعة، من أيّ سنخ هي؟

نقول: البراهين العقلبة مطبقة على أنّ العلية والمعلولية بنحو الكمال والنقص والترشح كترشح الظلل من ذى الظل. وأيضاً على أنّ النواقص من لوازم مرتبة المعلولية، وعلى أنّ هذه النشأة مسبوقة الوجود بعوالم أحر، بنحو العلية والمعلولية، حتى ينتهى إلى الحق الأول بسبحانه هذا!

ويستنتج من جلتها أنّ جميع الكمالات الموجودة في هذه النشأة، موجودة فيا فوقها بنجو أعلى و أشرف؛ و انّ النواقص التي فيها مختصة بها غير موجودة فيا فوقها، ولا سارية اليها ألبتة؛ و هذا إجمال، بيان تفصيله و شرحه، على ماهو حقه، متعسر أو متعذر

مثال ذلك: إن كمالات هذه النشاة، كالبطعام اللذيذ والشراب الهنيىء والصورة الجميلة وأمثالها، وهى من أعظم مايستلد بها في هذه النشأة، أوّل مافيها إنّها غير دائمي الوجود، و انّ بروزها في أيام قلائل، وهي محفوفة بآلاف من الآفات الطبيعية و العاهات الخارجية او المشوهات الممكنة التي لوطرء عليها واحد منها، بطل جمالها. فالاستلذاذ بها، وكذلك نفس الاستلذاذ و المستلذ، فالجميع واقف بين ألوف و ألوف من المنافيات؛ لومال إلى واحد منها، بطل و فسد الامر.

ثم إنّا بعد التأمّل الوافى، نجد أنّ جميع هذه النواقص و المنافيات راجعة إلى المادة، إمّا إبتداء، أو بالواسطة، كالنواقص الحلقية والوهمية. فحيث لامادة، لاشى من النواقص الراجعة إليها.

فهى مقصورة على هذه النشأة. فالنشأة التي فوق هذه النشأة معرّاة من هذه النواقص، مبرّاة من هذه العيوب، و إنّا هي صور بلا مواد، و لذائذ مثالية بلامناف أليثة.

و مرادنا من المادة هي الجوهر الغير الحسوس الذي يقبل الانفعال، دون الجسمية التي هي صورة غير المادة فافهم ذلك!

ثم إذا تتأمّلنا ثانياً، وجدنا الحدود المثالية في أنفسها نواقص، و ان للمحدود في نفسه مرتبة خالية عن الحدّ. إذ هو خارج عن ذاته على مابرهن عليه في محله.

فهناك نشأة اخرى، يوجد فيها نفس هذه اللذائذ و الكمالات بنحو بحت، أى خالية عن الحدود. فإنّ لذائذ الأكل والشرب والنكاح و السمع والبصر مشلاً، في مرحلة المثال أيضاً، لكل واحد منها عل لا يتعدّاه. فلست تجد لذة النكاح مثلا من السمع والأكل، ولاكمال الأكل من الشرب، وكذلك ما في هذا الفرد من الأكل في الفرد الاخر منه، وعلى هذا القياس.

و ليس ذلك كله إلا من جهة الحدود الوجودية بحسب ظرف البوجود. فالنشأة التي فوق نشأة المثال، الساقطة فيها الحدود، يوجد فيها جميع هذه الكمالات واللذائذ بنحو الوحدة والجمع والكلية والارسال،

هذاا

وهذا كلَّها معانِ متفرَعة على أُصول مبرهن عليها في محلّها مسلّمة عند أهلها.

هذا كلُّه بالنسبة إلى ماقبل هذه النشأة الماقية؛ و أمَّا بالنسبة إلى مـابـعدها، فالكلام فيه نظير الكلام، غير انّ نشأة المثال في العود قبل نشأة العقل بالنسبة إلينا بخلاف البدو، فإنّها بعدها فيه.

تعم، بين البدء و العود فرق آخر، و هـوان مادة الصور المثالية هي النفس، و هي التي توجد لها تلک الصور بإذن ربها، و حيث انها متوقفة حينا ما في نشأة المادة و متعلقة بها، و هي عالم الوهم والاعتبار، فهي فيها تأخذ ملكات و أحوالاً، رعا لاغت نشأتها السابقة، و رعا لم تلائمها. فإن هذه النشاة شاغلة حاجبة عمّا ورائها. فرعا استقرّت على ما هي عليه من الحجب، و ذلك بالاخلاد إلى الارض، الملكات على ما هي عليه من الحجب، و ذلك بالاخلاد إلى الارض، والغفلة عن الحق. و رعا استقرّت على غير هذا الوجه بالانصراف عن زخارف هذه النشأة، والاعراض عن عرض هذا الأدنى، و قصر التعلق زخارف هذه النشأة، والاعراض عن عرض هذا الأدنى، و قصر التعلق بها على ما تقتضيه ضرورة التعلق بالمادة، و صرف الوجه إلى ماورائها و الأنس به.

فهذه النفس بعد الانقطاع عن المادّة، تشرف على الصور الملائمة لذاتها من عالم الانوار المثالية و الروحية. وقد كانت ماتستأنس بها من قبل في الأيام الخالية، فتطّلع على روح و ريحان و جنة نعيم، و تتضاعف صورها الكمالية و لذائذها الروحية بالنسبة إلى مثال النزول و البدو.

و كذا عالم التجرد التام بالضرورة من جهة ازدياد معلوماتها في نشأة المادة، فتشاهد أنواراً و أسراراً، و ملائكة مثالية و أرواحاً صورية برزخية، و جميع أنواع لذائذها التي شاهدتها، و هي متعلقة بالمادة في نشأتها من مطعوم ومشروب وملبوس ومنكوح ومسموع ومبصر و

غيسرها على أهنى ما يكون. كلُّ ذلك على طريق تمثيل مافوقها في ظرفها على نسق ما في مراتب النزول. هذا!

و ليس معها ألم مادى، و لاوهمى، ولا يمسها نصب ولا لغوب، و هذا كلّه حين كونها فى عالم المثال.

وإذا كانت ملكاتها غير حاجبة عن الكليات، أشرفت أحياناً على أنوارعالم التجرد و وجودها، وهى فى البهاء و السناء و الجمال و الكمال بحيث لايقدر بقدر الصور، ولا يقاس بقياس المثال. و يتكرّر هذا الاشراف حتى تتمكّن النفس منه تمام التمكّن، و تأخذها مقاماً، و ترتق درجة، فتشرف حيننذ على نشأة الأساء؛ وهى عالم المحض من كل معنى، و البحت من كل بهاء وسناء، فتشاهد علماً بحتاً، وقدرة بحتة، وحياة بحتة، و من الوجود و الثبوت و البهاء و السناء و الجمال و الجلال و الكمال و السعادة و العزة و الشرورو الجور، من كل مها، البحت المحض، حتى تلحق بالأسهاء و الصفات، ثم تند مج باندماجها فى الذات المحض، حتى تلحق بالأسهاء و الصفات، ثم تند مج باندماجها فى الذات المحض، وتعالى عن كل نقص ... «وانّ إلى ربّك المئنتهى» ، و«إلّى المئنتهى» ، و«إلّى الله الرّجعى» . هذا إذا كانت ملكاتها مقدسة ملائمة لعالم القدس.

و إذا كانت ملائمة لثقل هذه النشأة، غير ملائمة لعالم القدس، فتنعكس كلّما تشاهده ألماً عليها و عذاباً من أنواعه، كلّما أرادت أن تخرج منها من غمّ بواسطة أصل ذاتها، أعيدت فيها بواسطة ردائة ملكاتها، وقيل لها: ذوق عذاب الحريق. هذا!

و ليس الامرعلى ماتزعمه العامّة، من أنّ جنة السعداء حديقة فقط، و انّ نــار الاشـقــيـاء حـفرة نار فقط؛ بل هي نشآت تامّة و سيعة

۱) النجم/٤٢.

٢) العلق/٨.

أوسع من هذه النشأة بمالايوصف.

و قد ظهر مما قدمنا أن بين البدء و العود فرقاً من وجهين:

أُحدهماً: انّ العود أوسع من البدء، من حيث اتّساع النفس بمعلوماتها في نشأة المادة.

و ثـانيهما: انّ الـطـريق متشعب فى العود إلى طريقَى السعادة و الشقاوه، و اللذّة و الألم، و الجنة و النار، بخلاف البدء.

و هذا لاينافي سبق شقاوة الأشقياء، و جفاف القلم الأعلى.

و اعلم أنّ هذه المعانى بين ما هوضرورى، وما أقيم عليه البرهان في محلّه.

و مممّا مرّمن البيان، يظهر وجه ارتباط الاعمال والمجاهدات الشرعية بماوعده وأوعده الحق مسيحانه بلسان أنبيائه المرسلين.

وسيجى ۽ زيادة توضيح لَدَلُكَ بِعَلَمْ يَسِيرُونَ مِنَ الْكُتَابِ وَالسَّنَةُ وَلَا اللَّهُ الْكُتَابِ وَالسَّنَةُ

نقول: إذا نظرنا نظر التدبّر إلى خصوصيات شريعة الاسلام، بل جميع الملل الإلهية، وجدنا أنّ المقصود الوحيد فيها، هو صرف وجه الانسان إلى ماوراء هذه النشأة الطبيعية. وهذه سبيلها تدعو إلى الله على بصيرة، فهى في جميع جهاتها تروم إلى هذا المرام، و تطوف على هذا المطاف، بائ طريق أمكن.

ثم إنّ النماس من حيث درجات الانقطاع إلى الله \_ سبحانه \_، والاعراض عن هذه النشأة الماذية، على ثلث طبقات:

الطبقة الاولى: إنسان تامَّ الاستعداد، يمكنه الانقطاع قلباً عن هذه النشأة مع تمام الايقان باللازم من المعارف الالهية، و التخلص إلى الحيق \_ سبحانه \_، و هذا هو الذي يمكنه شهود ماوراء هذه النشأة المادية، و الاشراف على الانوار الالهية، كالأنبياء \_ عليهم السلام \_، و

هذه طبقة المقربين.

الطبقة الثانية: إنسان تامُّ الايقان، غير تامَ الانقطاع من جهة ورود هيآت نـفـسـانـيـة، و إذعـانات قاصرة، تؤيسه أن يذعن بإمكان التخلّص إلى ماوراء هذه النشاة المادّية، و هوفيها.

فهذه طبقة تعبد الله كأنها تراه، فهى تعبد عن صدق من غير لعب، لكن من وراء حجاب إيماناً بالغيب، و هم المحسنون في عملهم. وقد شئل رسول الله صطلّى الله عليه وآله عن الإحسان،

فقال: «أن تعبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه، فإنّه يراك».

و الفرق بين هذه الطبقة و سابقتها، فرق مابين إنَّو كأنَّ.

الـطـبقة الثالثة: غير أهل الطبقتين الاوليين، من سائر الناس و

عامتهم.

وهذه الطائفة، باستثناء المعاندو المكابو الجاحد، طائفة تمكنها الاعتقاد بالعقائد الحقة الراجعة إلى المبدء و المعاد، و الجريان عملاً على طبقها في الجملة لابالجملة.

و ذلك من جهة الاخلاد إلى الارض و اتّباع الهوى و حبّ الدنيا، فإنّ حبّ الدنيا و زخارفها يوجب الاشتغال بها، وكونها هي المقصود من حركات الانسان وسكناته.

و ذلك يوجب انصرف النفس إليها، وقصر الهمة عليها، و الخفلة عبما ورائها، وعمّا توجبه الاعتقادات الحقّة من الاحوال و الاعمال، و ذلك يوجب ركودها و وقوفها، أعنى الاعتقادات الحقّة على حالها، من غير تاثير لها و فعلية للوازمها و جود الاعمال و الجاهدات البدنية على ظاهر نفسها و اجسادها، من غير سريان أحوالها و أحكامها إلى القلب و فعلية لوازمها، و هذا من الوضوح بمكان.

مثال ذلك: إنَّا لـوحضرنا عندملك من اللوك، وجدنا من

تغيّر حالنا و سراية ذلك إلى أعمالنا البدنية من حضور القلب و الخشوع و الخضوع مالانجده في الصلوة ألبتة، وقد حضرنا فيها عند ربّ الملوك.

ولو أشرف على شخصنا ملك من اللوك، وجدنا مالانجده فى أنفسنا؛ و نحن نعتقد أنّ الله سه سبحانه سيرى ويسمع، و أنّه أقرب إلينا من حبل الوريد. و نعتمد على الاسباب العادية التي تخطئ و تصيب، اعتماداً لانجد شيئاً منه في أنفسنا؛ و نحن نعتقد أنّ الامربيد الله سبحانه س، يفعل مايشاء، و يحكم مايريد.

و نركن إلى وعد إنسان، أو عمل سبب، ما لانركن جزءاً من ألف جزء منه إلى مواعيد الله بسبحانه \_ فيا بعد الموت والحشر و النشر. و أمثال هذه التناقضات لاعمى في اعتقاداتنا و أعمالنا، و كل ذلك من جهة الركون إلى الدنيا. فإن الكباب النفس على المقاصد الدنيوية، يوجب قوة حصول صورها في النفس، على انها متسابقة إليها، تدهل صورة، و تتمكن صورة، و تخرج اخزى آناً بعد آن.

و ذلك يوجب ضعف صور هذه الاصول و المعارف الحقه، فيضعف حينتُذ تاثيرها بإيجاد لوازمها عند النفس؛ وحبُّ الدنيا رأس كلُّ خطيتُه.

و هذه الطائفة لايمكنها من الانقطاع إلى الله \_ سبحانه \_ أزيد من الاعتقادات الحقة الاجالية، ونفس اجساد الاعمال البدنية التي توجب توجهاً مما وقصداً مما في الجملة إلى المبدء \_ سبحانه \_ في العيادات.

ثم إنّا إذا تأمّلنا في حال هذه الطبقات الثلاث، وجدناها تشترك في أمور، و تختصُّ بأمور. فما يمكن أن يوجد من أنحاء التوجه والانقطاع في الطبقة الثالثة، يمكن أن يوجد في الأوليين من غير عكس. و ما يمكن أن يوجد في الاولى من غير عكس.

ومن هنا يتبيَّن أنَّ تربية الطبقات الثلاث، مشتركة ومختصة؛ ولهـذا نجـد الـشريعة المقدسة الاسلامية، تعيّن أحكاماً نظرية وعملية عامة، فيا لايمكن إهماله بالنسبة إلى طبقة من الطبقات، من الواجبات و المحرمات.

ثم تؤسس بقاى ما يتعلق بجميع جزئيات الامور وكلياتها، بحسب مايناسب ذوق أهل الطبقة الثالثة، من المستحبّ والمكروه، و المباح؛ ويمكن ذلك في قلوبهم بالوعد والوعيد، بالجنة والنار؛ ويحفظ ذلك بالعادة بالأمر بالمعروف، والنهى عن المنكر. فان التكرّر أقوى برهان عند العامة.

ثم همى تسلك بالنسبة إلى الطبقة الثانية، بما سلكته هي بالنسبة إلى الثالثة مع زيادات خاصة من الاحكام الخلقية وغيرها.

وعمدة الفرق بين الطائفتين في قوة العلم وتأثيره، وضعف ذلك، كما عرفت.

ثم تسلك بالنسبة إلى الطبقة الاولى بأدق من مسلكه في الثانية والشائشة. فرب مباح أو مستحب أو مكروه بالنسبة إليها، هو واجب أو محرم بالنسبة إلى الطبقة الاولى. فحسنات الأبرار، سيئات المقرّبين؛ إلاّ أنّ ذلك كذلك عندهم لا يتعدّاهم إلى غيرهم.

و تخصّها أيضاً بامورو أحكام غيرموجودة في الثانية و الثالثة؛ ولاغير هـذه الـطبقة تكاد تفهم شيئا من تلك المختصات، ولايهتدى إلى طريق تعليمها.

و ذلك كله لما أنّ ميزطبقتهم و أساسها المحبة الإلهية دون محبة السنفس. فالفرق بينها و بين الاخريين، فى نحو العلم والادراك، دون فوته و ضعفه و تأثيره و عدمه.

و لئن شئت أن تمعقل شيئاً من ذلك في الجملة، فعليك بالتأمّل التامّ في أطوار الاتحاد.

فللمعا شرة أحكام، واللصداقة أحكام، واللخلة أحكام، والكلم الكلّ من المحبة والعشق والوجد والوله ومايسمّى فناء، أحكام اخر؛ وكلّ حكم مختص بمرتبة نفسه، لايتعدّاها إلى غيرها أبداً.

و المحصل انّ الـشرايع الالهية، وخاصة الشريعة الاسلامية، تروم في جميع جزئيات الامور وكليّاتها، نحو غرضها المذكور؛ و هو توجيه وجه الانسان لِلّه، و صرفه إليه ــ سبجانه ــ.

و ذلك بتكوين الملكات و الاحوال المناسبة لذلك، بواسطة المدعوة الى الاعتقادات الحقة، والاعمال المولدة للحالات الزاكية النفسانية الموصلة الى الملكات المقدسة.

و يظهر ذلك، تُمَامُ الطَّهُورُ لَن تُتَبَعُ تَضَاعِيفُ الكَتَابِ و السُّنَة. فمن الواضح منها، أنّ الميزان هو الاطاعة و التمرّد، و التقرّب و التباعد بالنسبة إلى الحقّ ــ سبحانه ــ على اختلاف أنواع الاحكام.

ثم إنّ من الظاهر من الشريعة انّ ما وعده الله \_ سبحانه \_ فى كتابه، و بلسان رسوله، من المقامات و الكرامات و غير ذلك، على طبق هذه الاحوال والملكات؛ فلها نسبة معها؛ أعنى انّ للنفس بواسطتها نسبة معها، وتملك المقامات والمنازل هى التى بيّنها الشريعة المقدسة فى معارف المبدء والمعاد.

و قد مرّفى تتمة الفصل الأوّل انّ هذه المعارف، هي التي لها الحقايق و البواطن التي هي فوق مرتبة البيان، و هي فوق تحمّل العامّة من الناس، لا تطبقها أفهامهم.

فقد ظهر انّ هذه الأمور، كيف هي.



.

1 .

## الفصل الثالث

لاريب عند أرباب الملل الإلهية أنّ الأنبياء ــ عليهم السلام ــ، لهم اتّـصال بماوراء هذه النشأة، واطّلاع على الامور الباطنة، على اختلاف مراتبهم.

فيهل هذا موقوف عليهم، مقصوريهم هبة الهية؛ أو انّه ممكن في غيرهم، غير موقوف عليهم؟ / المستنظمة المستركات المستركات

و بعباية اخرى: هل هذا أمر اختصاصى بهم، لا يوجد في غيرهم في هذه النشأة إلا بعد الموت، أو أمر اكتسابي؟ والثاني، هو الصحيح.

نقول: و ذلك لأنّ النسبة بين هذه النشأة وماورائها، نسبة العلية و المعلولية، و الكمال و النقص، و هى التى نسميها بنسبة الظاهر و الباطن. و حيث انّ الظاهر مشهود بالضرورة، و شهود الظاهر لا يخلو من شهود الباطن، لكون وجوده من أطوار وجود الباطن، و رابطاً بالنسبة إليه، فالباطن أيضاً مشهود عند شهود الظاهر بالفعل. و حيث أنّ الظاهر حدّ الباطن و تعينه، فلو أعرض الانسان عن الحدّ بنسيانه بالتعمل و المجاهدة، فلابد من مشاهدته للباطن، و هو المطلوب.

توضيح ذلك: إنّ تعلّق النفس بالبدن و اتّحادها به، هو الذي يوجب أن تـذعـن النفس بانّها هي البدن وعينها، و انّ ما تشاهده من

طريق الحواس منفصل الوجود عن نفسها لما ترى من انفصاله عن البدن؛ و الوقوف على هذا الحدّيوجب نسيانها لمرتبتها العليا مرحمة المرتبة، وهي مرتبة المثال و أعلى منها غيرها.

و بنسیان کل مرتبة، ینسی خصوصیاتها و موجودات عالمها، و هی مع ذلک تشاهد إتیتها، و هی التی تعبّر عنها بأنا، مشاهدة ضرور یة لا تنفک عنها.

ثم بـالانـقطاع عن البدن لا تبقى حاجب عنها و لامانع، وعليهذا فـلـو رجع الانسان بالعلم النافع والعمل الصالح إلى نفسه و إنّيته،فلابدً من مشاهدتها و مشاهدة مراتبها و موجودات عالمها من أسرار الباطن.

فقد بان أنّ من الممكن أن يقف الإنسان، و هو فى هذه النشأة، على الحقايق المستورة الخفية التى تستقبله فيا بعد الموت الطبيعى فى الجملة.

#### تتمة:

و يشهد على ذلك عمدة الآيات والاخبار التي سننقلها ان شاء الله فها بعد.

إلا أنّ عمدة إنكار عامّة المنكرين لهذه السعادة، متوجهة إلى شهود الحق ـ سبحانه ـ فقد زعموا استحالته، واستدلّوا على ذلك بأنّ وجود الحق سبحانه وجود مجرد مبرى عن الاعراض والجهات والامكنة، فيسمسنع عليه تعلق الرؤية البصرية لاستلزامها جسماً ذاكيفية وجهة ووضع خاص، هذا!

و تسمسك محدّثوهم بـالاخـبـار النافية للرّوية، و أوّلوا جميع الايات والروايات التي تثبتها بحملها على الجازو نحو ذلك.

و أنت خبير بـأنّ دلـيـلـهـم تخصوص بننى الرؤية البصرية، و لايـدَّعيهـا أحد غير شرذمة من متكلِّمي العامّة، و ظاهريهم على ما ينسب إليهم. و الاخسار النافية، في مقام الرق عليهم؛ كما هوظاهر لمن راجع مناظراتهم و احتجاجاتهم ـ عليهم السلام ـ.

بل المشبتون للرؤية و الشهود إنها يثبتون شيئاً آخر، و هوشهود الموجود الامكانى على فقره و عدم استقلال ذاته المحض، بتمام وجوده الإمكانى، لابالبصر الحسى، أو الذهن الفكرى، وجود مبدعها الغنى المحض.

و هذا معنى يثبته البراهين القاطعة، ويشهد عليه ظواهر الكتاب و الشّنة. بل مقتضى البراهين، استحالة انفكاك الممكن عن هذا الشهود؛ و إنّها المطلوب، العلم بالشهود و هو المعرفة، لا أصل الشهود الضروري، و هو العلم الحضوري.

و بـالجملة لكون عمدة نفيهم متوجهة إلى ذلك، خصّصنا بعض أدلّتها بالذكر، و الباقي محوّل إلى ماسيجيء إن شاء الله.

قال تعالى: «وُجوه يَومئذ ناضِرة إلى ربُّها ناظِرة».

وقال: «وأنّ إلى ربّك المُنتَهي» ٢.

وقال: «وإليه تُقلّبون»٣.

وقال: «وإنَّا إلى ربِّنا لَمُنقَلِبون» أ.

و قال تعالى: « وإليه المَصير»<sup>٥</sup>.

وقال: «ألا إلى الله تَصيرُ الامور».

وقال: «وإليه تُرجَعون»<sup>٧</sup>.

وقال: «ولقد آتينا موسى الكتاب فلا تكن في مِرْية مِن

١١٨/منالاا (۵

١) القيامة/٢٢\_٢٣٠.

٦) الشوري/٥٢.

٢) النجم/٤٢.

۷) يونس/۵۹،

٣) العنكبوت/٢١.

٤) الزخرف/١٤.

لِقائه ، ^^.

و قال: «مَن كَانَ يَرجوالهَا عَ اللّه فإنَّ أجلَ اللّه لآت»<sup>1</sup>. أقول: و هـــذان اللفظان، أعنى «اللّقاء»، و «ألرجوع»، كثير الدور فى الكتاب و السُنَّة.

و قــال سـبـحانه: «سَنُوبِهِم آياتِنا في الآفاق وَ في أنفُسهم حتَّى يَـتَبَيَّنَ هُم أَنَّه الحقُّ أَوَلَم يَكُفِ بربِّكَ أَنَّه على كلِّ شيء شهيد ألا إنَّهم في مِرْية مِن لِقاء ربَّهم ألا إنَّه بكلِّ شيء مُحِيط» ١٠.

و سياق الآية الاولى، و هو قوله: سنُربهم آياتِنا في الآفاق، الى حتَّى يَتبيَّن . . . الخ؛ يعطى انّ المراد بالشهيد هو المشهود دون الشاهد.

و كـذلـك قـولـه: ألا إنّـهم في مِزْ بة من لِقاء ربَّهم... الخ؛ و هذا كالاعتراض؛ و جوابه، قوله سبحانه: ألا إنّه بكلِّ شيء مُحيط.

و سياق هذه الآية الاخيرة، و هو قوله؛ ألا إنهم... الخ، ينافى ما يقولون: ان معنى اللقاء هو الموت أو القيامة مجازاً، لبروز آياته و ظهور حقيته بسبحانه بيومئذ، فكأنه تعالى مرئى مشاهد لايراب فيه. و ذلك لأنّه سبحانه بردّ عليهم ريبهم فى لقائه بإحاطته بكلّ شىء، واحاطته فى الدنيا و يوم الموت و يوم القيمة سواء. فلاوجه لتعبيره عن الموت أوعن القيمة، من جهة إحاطته باللقاء.

على انّ الآية حينئذ لايرتبط بالآية السابقة، بل معنى الآية \_و الله السابقة، بل معنى الآية \_و الله السابقة، بل مشهود على كلّ الله السمالم كفى فى حقيته و ثبوته \_ سبحانه \_، انّه مشهود على كلّ شمىء، لكن يسرهم آياته فى الافاق و فى أنفسهم لارتيابهم فى شهوده و لسمائه، ولا يجوز لهم. و كيف يجوز لهم الارتياب والامتراء، و هو بكل لقائم، ولا يجوز لهم. و كيف يجوز لهم الارتياب والامتراء، و هو بكل

٨) السجنة/٢٣.

٩) العنكبوت/٥.

۱۰) فصلت/۵۳\_۵٤.

شيء محيط، فهو الأوّل و الآخر و الظاهر و الباطن عند كلّ شيء، و أَيْنَا تُـوَلُّوا فـثَـمَّ وَجـهُ اللّه، ما مِن نَجْوَى ثلثة إلاّ هو رابعهم، ولا خمسة إلاّ هو سادسهم، و هومعكم أينَها كُنتم.

و الذي هذا شأنه، لايتأتّى الامتراء في شهوده و لقائه؛ لكن يجوز الشكّ في انّ آياته ستظهر ظهوراً لاارتياب فيه من هذه الجهة، فافهم!

و هذا الذى ذكرناه لاينافي مارواه في التوحيد عن على على عليه السلام ان ماورد في القرآن من كلمة اللقاء فهم منه البعث، الحديث. فإن كلامنا في المفهوم المستعمل فيه، كما هو ظاهر، دون المصداق. فن المعلوم أنّ البعث من مصاديق اللقاء كما سيأتي جملة من الايات و الروايات في ذلك، و كما هو ظاهر قوله \_ سبحانه \_:

«يُنذِرونكم لقاءً يَومِكم هذا» .

و قوله \_ سُبحانه \_: «أَنْذَا ضَلَـٰلْنَا فِى الأَرْضِ أَنْنَا لَفِى خَلْقٍ، جديدٍ بَل هم بلفاءِ ربَّهم كافرون، الآية» ١٢.

و من الروايات ما في الحاسن، مسنداً عن زُرارة، عن أبي عبدالله عليه السلام \_ في قول الله تعالى: «وإذْ أخَذ ربّك مِن بني آدمَ مِن ظُهورهم ذريّتهم وأشهدهم على أنْفُسهم»، قال: «كان ذلك معاينة الله، فأنساهم المعاينة، وأثبتهم الإقرار في صدورهم، ولولا ذلك لم يعرف أحد خالقه و رازقه، وهوقول الله: وَلَنْ سنّلتَهم مَن خَلَقَهم لَيقولنَ الله».

ومنها ما فى تفسير القبتى، مستداً عن ابن مُسْكان، عن أبى عبدالله ـــ عليه السلام ــ، فى قوله تعالى: وإذْ أُخَذَ رَبُّك مِن بنى آدمَ

١١) الانعام/١٣٠.

١٢) السجدة/١٠.

من ظُهورِهم، إلى قوله: بَلَى، قلت: معاينة كان هذا؟ قال: «نعم، فثبتت المعرفة، و نسوا الموقف، و سيذكرونه؛ و لولا ذلك، لم يدر أحد مَن خالقُه و رازقه، فسمنهم مَن أقرَّ بلسانه و لم يؤمن بقلبه. فقال الله: قما كانوا ليُؤمِنوا عاكذَّبوا به من قبل».

و هنها ما فى تفسير العيّاشى، عن زُرارة، قال: سئلت أبا جعفر عليه السلام - عن قول الله: وإذ أخَذ ربُّك من بنى آدم، إلى أنفسهم؛ قال: «أخرج الله من ظهر آدم ذرٌ بُتُه إلى يوم القيمة؛ فخرجوا كالذَّر، فعرَّفهم نفسه؛ ولولا ذلك ما عرف أحد ربَّه، وذلك قوله: ولَبُن سئلتهم من خلق السموات والأرض لَيقولنَّ الله».

و منها ما فى التوحيد، مسنداً عن أبى بصير، عن أبى عبدالله عليه السلام ... قال: قلت لعن أخيرة عن الله عزّوجل هل يراه المؤمنون يوم القيمة؟ قال: «نعم، وقد رأوه قبل يوم القيمة». فقلت: متى؟ قال: «حين قبال لهم: ألست بربّكم؟ قالوا: بلى». ثم سكت ساعة، ثم قال: «و إنّ المؤمنين ليرونه فى المدنيا قبل يوم القيمة، ألست تراه فى وقتك هذا»؟ قبال أبوبصين فقلت له: جعلت فداك! فاحدّت بهذا عنك؟ فقال: «لا، فإنّك إذا حدّثت به فأنكره منكر جاهل بمعنى ماتقوله، ثم قدر فقال: «لا، فإنّك إذا حدّثت به فأنكره منكر جاهل بمعنى ماتقوله، ثم قدر أنّ ذلك تشبيه و كفر، وليست الرؤية بالقلب كالرؤية بالعين. تعالى الله على يصفه المشبّهون والملحدون».

ومنها ما في التوحيد، عن هشام، في حديث الزنديق، حين سأل الصادق عليه السلام عن حديث نزوله إلى سهاء الدنيا، فأجاب بأنّه ليس كنزول جسم عن جسم إلى حسم، إلى أن قال: «ولكنّه ينزل إلى سهاء الدنيا بغير معاناة ولا حركة، فيكون هو كما في السهاء السابعة على العرش، كذلك في سهاء الدنيا. إنّا يكشف عن عظمته، ويُرى اوليائه

نفسه حيث شاء، ويكشف ما شاء من قدرته، ومنظره بالقرب و البعد سواء».

وهنها ما فى التوحيد، عن أمير المؤمنين \_ عليه السلام \_، فى حديث: «و سال موسى و جرى على لسانه من حمد الله \_ عزَّوجل \_: ربِّ أَنْظُرْ إلَيك. فكانت مسئلته تلك أمراً عظيماً، و سأل أمراً جسيماً، فعوقب، فقال الله تعالى: لن ترانى فى الدنيا حتى تموت، فترانى فى الاخرة، الحديث».

ومنها ما فى عدة من أخبار الجنة انّ الله سبحانه يتجلّى فيها لوليّه، ثم يقول له: ولك فى كل جعة زورة م

و فى جمع الجوامع فى الحديث: «سَتَرَون رَبَّكُم كَمَا تَرُونَ القَمْرُ لَيْلَةً البدر».

و من الروايات مأورد في الخصوص رسول الله و الأثمة \_ عليهم السلام \_، فني التوحيد، مسنداً عن محمّد بن الفضيل، قال: سئلت أبا الحسن \_ عليه السلام \_ : هل رأى رسول الله ربّه عزّوجًل؟ فقال: «نعم، بقلبه رآه. أمّا سمعت اللّه عزّوجًل يقول: مَاكَذِبَ الفوّادُ ما رأى. لم يره بالبصرولكن رآه بالفؤاد».

ومنها ما فى التوحيد، عن الرضا \_ عليه السلام \_ فى حديث: «كان \_ يعنى رسول الله \_ صلّى الله عليه وآله \_ إذًا نظر إلى ربّه بقلبه، جعله فى نورمثل نور الحجب، حتّى يستبين له ما فى الحجب».

وهنها ما في كامل الزيارة لابن قولويه، مسنداً عن ابن أبي يعفور، عن أبي عبدالله عليه السلام ، قال: «بيها رسول الله صلّى الله عليه وآله في منزل فاطمة، والحسين في حجره، إذ بكى و خرّ ساجداً، ثم قبال: يافياطمة إيابنت محمد صلّى الله عليه وآله إن ساجداً، ثم قبال: يافياطمة إيابنت محمد صلّى الله عليه وآله إن العَلى الله عليه وآله في ساعتي هذه، في أحسن صورة

وأهيأ هيئة، وقال لى: يا محمد صلّى اللهُ عليه وآله الْحَبُّ الحسين \_ عليه السلام \_؟ فقلت: نعم، قرّة عينى، و ريحانتى، و ثمرة فؤادى، و جلدة ما بين عينى، و قال لى: يا محمّد! \_ و وضع يده على رأس الحسين \_ بورك من مولود عليه بركاتى و صلواتى و رحمتى و رضوانى، الحديث».

ومنها قول اميرالمؤمنين \_ عليه السلام \_ مستفيضاً: «لم أعبد رباً لم أره».

ومنها قوله \_عليه السلام \_: «ما رأيت شيئاً إلاّ و رأيت الله قبله».

و بالجملة، فالاخبار في هذا المعنى كثيرة جدّاً مستفيضة أو متواترة.

و ليس المراد من الروية فيها، هو قوّة العلم الحاصل بالدليل؛ فإنه علم فكرى.

و الاخسار الكشيرة الاخرى، تنفى كونه معرفة بالحقيقة، فضلاً عن كونه رؤ ية و شهوداً؛ فاذن المطلوب ثابت، و الحمدلله.

# الفصل الرابع

### فى أنّ الطريق إلى هذا الكمال، بعد إمكانه، ما هو؟

نقول: حيث ان نسبة الحقايق إلى ما فى هذه النشأة المادية و النفس البدنية، نسبة الباطن إلى الظاهر؛ وكل خصوصية وجودية متعلقة بالظاهر، متعلقة بباطنه بالحقيقة، و بنفس الظاهر بعرضه و تبعه؛ فالإدراك الضرورى الذى للنفس بالنسبة إلى نفسها متعلقة بباطنها اولاً و بالحقيقة، و بنفسها بعرضه وتبعه.

فالحقيقة التى فى باطن النفس أقدم إدراكاً عند النفس من نفسها و أبده، و ما هى فى باطن باطنها أقدم منهاو أبده، حتى ينتهى إلى الحقيقة التى إليها تنتهى كل حقيقة؛ فهى أقدم المعلومات، و أبده البديهيّات.

و حيث انّ الوجود صرف عندها، لايتصوَّر لـه ثان و لاغير، فلايتصوّر بالنسبة إلى إدراكها دفع دافع، ولا منع مانع. و هذا برهان تامّ غير مدفوع ألبتة.

ثم نقول: إن كل حقيقة موجودة، فهى مقتضية لتمام نفسها في ذاتها و عوارضها، و هذه مقدمة ضرورية فى نفسها، غير انها محتاجة إلى تصور تام. فإذا فرضنا حقيقة مثل «ا» مثلا، ذات عوارض مثل «ب»، «د»، فهذه الحقيقة فى ذاتها تقتضى أن تكون «١» لاناقصاً من

«ا»، و الناقص من «ا» ليس هو «ا»، و قد فرضناها «ا».

و أيضاً هي تقتضي عوارض هي «ب»، «ج»، «د»، و هي هي، و هي هي، و الناقص من «ب»، «ج»، «د»، ليس هو «ب»، «ج»، «د»، و قد فرضناها«ب»، «ج»، «د»، لاغير، و هو ظاهر.

و همذا المذى تقتضيه كلّ حقيقة فى ذاتها وعوارضها؛ هو الذى نسمّيه بالكمال و السعادة.

ثم ان حقيقة كل كمال هي التي تتقيّد في ذاته ابقيد عدى ، وهو النقص، فإن كل كمال فهوفي ذاته واجداذاته ، فلا يفقد من ذاته شيئاً إلا من جهة قيد عدمي معه بالضرورة . فحقيقة «١» مثلاً واجدة لما فرض انه «١» ، فانفصال وجود هذا الشخص من «١» من ذلك الشخص من «١» ليس إلا لوجود قيد عدمي عند كل واحد من الشخص من «١» ليس إلا لوجود قيد عدمي عند كل واحد من الشخصين ، يوجب فقد حقيقة «١» في كل منها شيئاً من ذاتها لامن عوارضها ، و هو محال بالانقلاب أو الخلف ، بالنظر إلى ذات «١» الفروض في ذاته ، بل الفاقد لخصوصية هذا الشخص هو ذلك الشخص من «١» .

فلحقيقة «ا» مرتبتان: مرتبة فى ذاتها لا تفقد فيها شيئاً من ذاتها، و مرتبة عند هذا الشخص و عند ذلك الشخص فيها يصير شىء من كمالها مفقوداً.

وليس ذلك من التشكيك في شيء، فإنّا إذا فرضنا هذا الشخص مرتبة منها، فهو أيضاً «ا» وعاد المحال، بل الشخص بحيث إذا فرض معه الحقيقة كان هذا الشخص، وإذا قطع عنها النظر لم يكن شيئاً إذ لايبتى معه إلاّ قيد عدمى، فهو هو معها وليس هودونها، فليس في مورد الشخص إلاّ الحقيقة، والشخص أمر عدمى وهمى إعتبارى.

و هذا المعنى، هو الذي نصطلح عليه بالظهور، فافهم!

ويظهر من هنا ان حقيقة كل كمال، هو المطلق المرسل الدائم منه، و ان قرب كل كمال من حقيقته بمقدار ظهور حقيقته فيه، أى اقترانها بالقيود و الحدود. فكل ما ازدادت القيود، قل الظهور و بالعكس.

و يظهر من هنا أنّ الحق ـ سبحانه ـ هو الحقيقة الاخيرة لكلّ كمال. حيث انّ له صرف كلّ كمال و جمال، و انّ قرب كلّ موجود منه على قدر قيوده العدمية و حدوده.

ويظهر من ذلك أن وصول كل موجود إلى كماله الحقيق مستلزم لفناء قيوده و حدوده في ذاته أو في عوارضه فقط، و بالعكس فناء كل موجود مستلزم لبقاء حقيقته في مورده فقط. قال تعالى: «كل من عليها فان ويبقى وجه ربتك ذو الجلال و الإكرام» .

فالكمال الحقيق لكمل موجود ممكن، هو الذي يفني عنده. فالكمال الحقيق للانسان أيضاً هو الذي يصير عند كماله الانساني مطلقاً مرسلاً و يفني عنده الانسان لاكمال له غير ذلك ألبتة.

و قـدمـر فى الـبـرهـان السابق انّ شهود الانسان لذاته الذى هو عين ذاتـه، شـهـود منه لجميع حقائقه و لحقيقته الاخيرة، و حيث انّه فان عند ذلك فالانسان شاهدفى عين فنائه.

و إن شئت قلت انَّ حقيقته هي الشاهدة لنفسها، و الانسان فان؛ هذا!

فالكمال الحقيق للانسان وصوله إلى كماله الحقيق ذاتاً و عوارض؛ أى وصوله إلى كماله الاخير ذاتاً و وصفاً و فعلاً، أى فنائه ذاتاً و وصفاً و فعلاً في الحقّ ــ سبحانه ـــ؛ و هو التوحيد الذاتي و الإسمى و

١) الرحن/٢٦\_٢٧.

الفعلى، و هو تمكنه من شهود أن لاذات ولاوصف ولافعل إلاّ لله سبحانه على الوجه اللايق بقدس حضرته \_ جلّت عظمته \_ من غير حلول واتّحاد \_ تعالى عن ذلك \_.

و هـذا الـبـرهـان مـن مـواهـب اللّـه ــ سبحانه ـــ المختصة بهذه الرسالة، و الحمد لِلّه.

ثم إنّ المتحصل من البرهان المذكور في أوّل الفصل، انّ شهود هذه الحقايق و معرفتها، منطوية في شهود النفس و معرفتها.

فأقرب طرق الانسان إليها، طريق معرفة النفس. وقد تحصّل أيضاً سابقاً انّ ذلك بالإعراض عن غيرالله، و التوجه إلى الله \_ سبحانه \_ .

#### تتمة:

إذات بسعن الكتاب والسُنة ، وتأملنا فيها تأمّلاً وافياً ، وجدنا أنّ المدار في الثواب و العقاب، هو الاطاعة و الانقياد و الممرّد و العناد. فن المسلّم المحصّل منها أنّ المعاصى حتى الكبائر الموبقة ، لا توحب عقاباً إذا صدرت ممن لا يشعربها ، أو من يجرى مجراه ؛ و أنّ الطاعات لا يوجب ثواباً إذا صدرت من غير تقرّب و انقياد ، إلاّ إذا كانت ممّا الانقياد ملازم لذاته كبعض الاخلاق الفاضلة الشريفة .

و كذلك صدور المعصية ممّن لايشعر بكونه معصية، إذا قصد الاطاعة لايخلومن حسن؛ و صدور الطاعة بقصد العناد و اللعب لايخلو من قبح؛ و كذلك مراتب الطاعة و المعصية تختلف حسب اختلاف الانقياد و التمرّد الذين تشتمل عليهها.

فقد ورد «أفضل الاعمال أحملها». و ورد متواتراً في متفرقات أبواب الطاعات والمعاصى اختلاف مراتبها فضلاً و خسة، وثواباً وعقاباً. والعقل السليم أيضاً حاكم بذلك. وأكثر الايات القرآنية تحيل الناس

إلى ما يحكم به العقل، والميزان بناء على حكم العقل هوالانقياد للحق والعناد لاغير. وهذان أمران محتلفان بحسب المراتب بالضرورة.

و حيث انّ السعادة والـشقاوة تدوران مدارهما، فلهما عرض عريض بحسب المراتب الموجودة من الانقياد و التمرّد.

ومن هنا يظهر ان المختص من السعادة بالمنتحل بدين الحق، إنّها هو كما لها. و أمّا مطلق السعادة فغير مختصّ بالمنتحل بدين الحقّ، بل ربما وجد في غير المنتحل أيضاً، إذا وجد فيه شيء من الانقياد، أو فقد شيء من العناد بحسب المرتبة.

و هذا هو الذي يحكم به العقل، ويظهر من الشرع؛ فإنّما الشرع يعين حدود ما حكم به العقل، كما في الحديث المشهور عنه \_ صلّى الله عليه وآله \_، قال: «بُعثت لا تُمّم مكارم الأخلاق».

و ذلك كما ورد كا يكسيري و حاتم يانهما غير معذَّبين لوجود صفتى العدل والجود فيهما.

و في الخصال، عن الصادق، عن أبيه، عن جده، عن على — عليهم السلام ...، قال: «إنّ للجنة ثمانية أبواب: باب يدخل منه النبيّون و الصدّيقون، و باب يدخل منه الشهداء و الصالحون، و خسة أبواب يدخل منه اشهداء و الصالحون، و خسة أبواب يدخل منها شيعتنا و محبّونا. فلا أزال واقفاً على الصراط، أدعو و أقول: ربّ سلّم شيعتى و مُحبى و أنصارى و أوليائى و من تولآنى فى دار الدنيا. فإذا النداء من بُطنان العرش: قد أجبت دعوتك و شقعت فى شيعتك. و يشفع كلُّ رجل من شيعتى و من تولآنى و نصرنى و حارب من حاربنى بفعل أو قول، فى سبعين من جيرانه و أقربائه. و باب يدخل منه سائر المسلمين، ممّن يشهد أن لا الله الآ الله، ولم يكن فى قلبه مشقال ذرة من بغضنا أهلَ

و في تفسير القمي، مسنداً عن ضُريس الكناسي، عن أبي

جعفر – عليه السلام –، قال: قلت له: جُعلت فداك! ما حال الوحدين المقرّين بنبوّة محمد – صلّى الله عليه وآله – من المذبين الذين يموتون، وليس لهم إمام، ولايعرفون ولايتكم؟ فقال: «أمّا هولاء، فإنّهم في حفرهم لايخرجون منها. فن كان له عمل صالح، ولم يظهر منه عداوة، فإنّه يُخذُ له خد إلى الجنة التي خلقها الله بالمغرب، فيدخل عليه الروح إلى يوم القيمة، حتى يلتى الله، فيحاسبه بحسناته وسيّئاته، فإمّا إلى الجنة وإمّا إلى النار، فهولاء المُرجّون لأمر الله. قال: وكذلك يفعل الجنة وإمّا إلى النار، فهولاء المُرجّون لأمر الله. قال: وكذلك يفعل بالمستضعفين و البله و الأطفأ و أولاد المسلمين الذين لم يبلغوا الحلم. و أمّا النصاب من أهل القبلة، فإنّه يخذ إلى النار التي خلقها الله في المشرق، فيدخل عليهم اللهم والشرر والدخان و فورة الحميم إلى يوم القيمة، ثم بعد ذلك مصيرهم إلى الحميم»

وفى دعاء كميل الروى عن على عليه السلام -: «فباليفين أقطع لولا ما حكمت به من تعذيب جاحديك، وقضيت به من إخلاد معانديك، لجعلت الناركلة ابرداً وسلاماً، وما كانت لأحد فيا مقراً ولامقاماً، لكنك تقدّست أسمائك، أقسمت أن تملأها من الحافرين من الجنة والناس أجعين، وأن تخلّد فيها المعاندين، الدعاء».

و أكثر الآيـات الـقـرآنـيـة إنّها تـوعـد الذين قامت لهم البيّنة، و تمّت عليهم الحجّة، و تقيّد الكفر بالجحود والعناد.

قال ــتعالىــ: «وَالذين كفروا وكذَّبوا بآياتنا أولئك أصحاب الجَحيم»٢.

ُ وقـال تـعـالى: «لِيَهْلِكَ مَن هَلَك عن بيّنة ويَحْبَى من حَىَّ عن بيّنة»٣.

۱) المائنم/۱۰ و ۸٦.

٢) الاتفال/٢٤.

و بـالجـملة، فالميزان كلّ الميزان في السعادة و الشقاوة و الثواب و العقاب، هو سلامة القلب و صفاء النفس.

و قال سبحانه: «يومَ تُبْلَى السرائرُ».

و جميع الملل الإلهية تروم في تربية الناس هذا المرام.

و هذا مسلم من سلائقها، و ما تندُّب إليها، و هو الذي يراه الحكماء المتالَّهون من السابقين.

و أمّا شريعة اللاسلام، فأمرها في ذلك أوضح، غيرانها كما مرّفى أواخر الفصل الشائي، تدعو الى كلّ سعادة ممكنة، الآان معرفة الرب من طريق النفرس حيث كانت أقرب طريقاً، و أتمّ نتيجة، فإتيانها لها أقوى و آكد. و لذلك ترى الكتاب و السُنة يقصدان هذا المقصد، و يدعوان إلى هذا المدعى بأى لسان أمكن.

قال سبحانه: «يا أَيُّها الذين آمَنوُا اتَّقوا اللّهَ ولْتَنْظُرُ نَفسُ ماقدَّمتْ لِغَد و اتَّقوا اللّهَ إِنَّ اللّه خَبير بما تعلمون ولا تكُونُوا كالذين نَسُوا اللّهَ فَأَنْسَهِم أَنْفُسَهِم أُولِنْك هِمُ الفاسقون»؟.

و هـنه الآية كعكس النقيض، لقوله ــ صلَّى اللَّهُ عليه وآله ــ في الحديث المشهور بين الفريقين: «مَن عرَف نفسه عرَف ربَّه، أو: فَقَد عرَف ربَّه».

و قال سبحانه: « عَليكم أَنفُسَكم لايضرُّكم مَن ضلَّ إذَا الْمَتدَيْمِ» ٧.

٦) الحشر/١٨ــ١٩.

٧) المائده/٥٠٨.

٤) الشعراء/٨٩.

۵) الطارق/۹.

وقد روى الآمدى فى كتاب «الغرر و الدرر» من كلمات على على على القصارما يبلغ نيفا وعشرين حديثاً فى معرفة النفس.

منها أنه \_ عليه السلام \_ قال: « الكيس مَن عرّف نفسه و أخلص أعماله».

و قال ــ عليه السلام ـ : «المعرفة بالنفس أنفع المعرفتين».

وقال ــ عليه السلام ــ: «العارف من عرف نفسه، فأعتقها، و نزهها عن كلَّ ما يبعِّدها».

وقال \_ عليه السلام \_ : «أعظم الجهل، جهل الانسان أمرَ نفسه».

و قال \_عليه السلام \_: «أعظم الحكمة، معرفة الانسان نفسه».

وقال ـــ عـلـيه السلام ـــ: «أكثر الناس معرفة لنفسه، أخوفهُم لربّه».

و قال ــ عليه السلام ــ: «أفضل العقل، معرفة الانسان بنفسه، فمّن عرّف نفسه عقل، ومن جهلها ضلّ».

وقال ــعليه السلام ــ: «عجبتُ لمّن ينشد ضالتّه، وقد أضلّ نفسه، فلا يطلبها».

و قال ــ عليه السلام ــ: «عجبت لمن يجهل نفسه، كيف يعرف ربَّه؟».

وقال \_ عليه السلام \_: «غاية المعرفة أن يعرف المرءنفسه». وقال \_ عليه السلام \_: «كيف يعرف غيرَه من يجهل نفسَه؟».

و قال \_ عليه السلام \_: «كني بالمرء معرفة أن يعرف نفسه».

وقال \_ عليه السلام \_ : «كنى بالمرء جهلاً أن يجهل نفسه».

و قال \_ عليه السلام \_: «من عرف نفسه، تجرّد».

و قال \_ عليه السلام \_: «من عرف نفسه جاهدها».

و قال ـــ عليه السلام ـــ: «من جهل نفسه أهملها».

و قال \_ عليه السلام \_: «من عرف نفسه عرف ربَّه».

و قال \_ عليه السلام \_: «من عرف نفسه جلَّ أمره».

و قال \_ عليه السلام \_: «من جهل نفسه كان بغيره أجهل».

و قال \_ عليه السلام \_: ربين عرف نفسه كان بغيره أعرف».

و قال \_ عليه السلام \_: ﴿ مَنْ عَرِفَ نَفْسُهُ ، فَقَدَ انْتَهَى إِنَّ عَايَةً

كلّ معرفة و علم».

و قبال \_ علميه السلام \_: «من لم يعرف نفسه، بَعُد عن سبيل النجاة، و خبط في الضلال و الجهالات».

و قال \_ عليه السلام \_: «معرفة النفس أنفع المعارف».

و قال \_ عليه السلام \_: «نال الفوز الأكبر من ظفر بمعرفة

النفس».

و قـال \_ عـليه السلام \_: «لاتجهل نفسك؛ فإنّ الجاهل معرفة نفسه، جاهل كلّ شيء».

أقول: وهذه الأحاديث تدفع، كما ترى، تفسير من يفسر من العلماء (ره) قوله \_ صلَّى الله عليه وآله \_: من عرف نفسه فقد عرف ربَّه، الحديث، بأنّ المراد استحالة معرفة النفس لتعليقها بمعرفة الربّ، وهم مستحيل؛ ويدفعه ظاهر الروايات السابقة، وقوله \_ صلَّى الله عليه وآله \_: «أعرفكم بنفسه أعرفكم بربّه، الحديث النبوى».

مع أنّ معرفته سبحانه لوكانت مستحيلة، فانّما هي المعرفة الفكرية من طريق الفكر، لامن طريق الشهود و مع التسليم، فانما

المستحيل معرفته بمعنى الإحاطة التامّة.

و أمّا المعرفة بقدر الطاقة الإمكانية فغير مستحيلة. هذا!

و بالجملة فكون معرفة النفس أفضل الطرق و أقربها إلى الكمال، مما لاينبغى الريب فيه وإنّما الكلام فى كيفية السير من هذا المسر.

فقد زعم بعض أنّ كيفية السير من هذا الطريق غير مبيئة شرعاً؛ حتى ذكر بعض المصنّقين انّ هذا الطريق في الإسلام كطريق الرهبانية التي ابتدعتها النصاري من غير نزول حكم إلهي به، فقبل الله سبحانه ذلك منهم.

فـقــال سـبـحانه: «و رُهبانيةً ابتدعوها ماكتبناها عليهم إلا ّابتغاءَ رِضوان الله فمارَعَوْها حق رعِايتها، الآية»^.

قال: فكذلك طريق معرفة النفس غير واردة في الشريعة، إلاّ انها طريقة إلى الكمال مرضية، انتهى ملخصاً.

و من هنا ربما يوجد عند بعض أهل هذا الطريق وجوه من البرياضات و مسالك مخصوصة، لا تكاد توجد أو لا توجد في مطاوى الكتاب والسُنّة، ولم يشاهد في سيرة رسول الله صلَّى اللهُ عليه وآله \_ والأثمة من أهل بيته \_عليهم السلام\_.

وذلك كلّه بالبناء على مامرً ذكره، وانّ المراد هو العبور والوصل بأى نحو أمكن بعد حفظ الغاية. وكذلك الطرق الماثورة عن غير المسلمين من متالِّهي الحكماء وأهل الرياضة، كما هو ظاهر لمن راجع كتبهم، أو الطرق الماثورة عنهم.

لكنّ الحقّ الذي عليه أهل الحقّ، وهو الظاهر من الكتاب و السُنـة انّ شريعة الإسلام لايجوّز الـتوّجه إلى غير الله ــ سبحانه ــ

۸) الحدید/۲۷.

للسالك إليه \_ تعالى \_ بوجه من الوجوه، ولا الاعتصام بغيره \_ سبحانه \_ إلا بطريق أمَر بلزومه و أخذه.

و إنّ شريعة الاسلام لم تهمل مثقال ذرّة من السعادة و الشقاوة إلاّ بيّنتها، ولا شيئاً من لوازم السير إلى الله ــسبحانهــ يسيراً أو خطيراً إلاّ أوضحتها؛ فكلّ نفس ماكسبت وعليها ما اكتسبت.

قال سبحانه: «ونزَّلنا عليك الكتاب تبياناً لكلِّ شيء» ١.

وقال سبحانه: «ولقد ضَرَبْنا للنَّاس في هذَا القرآن مِن كلِّ ا سر١٠

و قال سبحانه: «قُلْ إِنْ كُنتم نَحَبُّونَ اللّهَ فَاتَّبِعُونَى يُحْبِبْكُمَ اللّهُ» ١١.

و قال سبحانه: «وَلَكُم فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسُوةً حَسَنَة» <sup>۱۲</sup>.

إِلَى غير ذلك؛ والأخبار في هذا المعنى من طريق أهل البيت مستفيضة بل متواترة.

و مممًا بظهر ان حظً كلّ امرء من الكمال بمقدار متابعته للشرع، وقد عرفت ان هذاالكمال أمر مشكّك ذو مراتب. و نعم ما قال بعض أهل الكمال ان الميل من متابعة الشرع إلى الرياضات الشاقة، فرار من الأشق إلى الأسهل. فان اتسباع الشرع قتل مستمرّ للنفس، دائمى مادامت موجودة؛ و الرياضة الشاقة قتل دفعى، و هو أسهل ايثاراً.

و بالجملة، فالشرع لم يهمل بيان كيفية السيرمن طريق النفس.

٩) النحل/٨٩.

١٠) الروم/٥٥.

١١) آل عمران/٣١.

١٢) الأحزاب/٢١.

بيان ذلك: إنّ العبادة تتصور على ثلاثة اقسام؛ أحدها: العبادة طمعاً في الجنّة.

و الثانى: العبادة خوفاً من النار.

و الثالث: العبادة لوجه الله، لاخوفاً ولاطمعاً.

و غير القسم الثالث، حيث انّ غايته الفوز بالراحة، أو التخلص من العذاب، فغايته حصول مشتهى النفس.

فالتوجه فيه إلى الله \_ سبخانه \_ إنّها هو لحصول مشتهى النفس؛ ففيه جعل الحقّ \_ سبحانه \_ واسطة لحصول المشتهى.

و الـواسـطـة، مـن حـيـث هـى واسـطة، غير مقصودة إلاّ بالـتبع والعرَض؛ فهى بالحقيقة ليست إلاّ عبادة للشهوة.

بقى الـقسم الثالث، و هو العبادة بالحقيقة؛ و قد وقع التعبير عنه مختلفا.

فغى الكافى، مسنداً عن هرون، عن أبى عبدالله \_ عليه السلام \_، قال:

«العباد ثلثة؛ قوم عبدوا اللّهَ عزَّوجلَّ خوفاً، فتلک عبادة العبيد. وقوم عبدوا اللّه تبارک و تعالى طلباً للثواب، فتلک عبادة الاُتجراء.

وقوم عبدوا الله عزَّوجلَّ حبّاً له، فتلك عبادة الأحراروهـــى أفضل العبادة».

و فى نهج السلاغة: «إنّ قوماً عبدوا اللّهَ رغبة، فتلك عبادة التجّار؛ وإنّ قوما عبدوا اللّه رهبة، فتلك عبادة العبيد؛ وإنّ قوما عبدوا اللّه شكراً، فتلك عبادة الأحرار».

و فى العلل، و الجالس، و الخصال، مسنداً عن يونس، عن الصادق جعفر بن محمد ــ عليه السلام ــ: «إنّ الناس يعبدون اللّه على

ثلثة أوجه؛ فطبقة يعبدونه رغبة في ثوابه، فتلك عبادة الحرصاء، وهو السطمع؛ وآخرون يعبدونه خوفاً من النار، فتلك عبادة العبيد، وهي رهبة؛ ولكنّى أعبده حبّاً له عزَّوجل، فتلك عبادة الكرام، لقوله عزَّوجل: «و ولكنّى أعبده حبّاً له عزَّوجل، فتلك عبادة الكرام، لقوله عزَّوجل: «و هُم مِن فَنْع يَومنُذ آمِنون» ١٣؛ ولقوله عزَّوجلً: «قُل إِنْ كُنتم تُحِبُّون اللّه فاتّب عوني يُحبِبكم الله ﴾ ١٠، فن أحبّ الله عزّوجل، أحبّه الله ؛ ون أحبه الله كان من الآمنين، وهذا مقام مكنون لا يمشه إلا المطهرون».

و عن المناقب، كان ليعنى رسول الله، صلَّى الله عليه وآله بيبكى حتى يغشى عليه، فقيل له: أليس قد غفر الله لك ما تقدَّم من ذنبك و ما تأخَّر؟ فقال: «أفلا أكون عبداً شكوراً؟ الحديث».

أقول: و الشكر و الحبّ مرجعها واحد. فإنّ الشكر هو الثناء على الجميل من حيث هو جيل، فتكون العبادة توجهاً و تذلّلاً له سبحانه لأنه جميل بالذات، فهو سبحانه هو المقصود لنفسه لالغيره كما قال سبحانه: «مَا خَلَقَتُ الجنّ وَالإنسَ إلاّ لِيَعْبُدُونِ» ١٥.

فغاية خلقهم، أى وجودهم، أى كمال وجودهم، هو عبادته سبحانه، أى التوجّه إليه وحده. والتوجّه وسط غير مقصود بالذات. فهو سبحانه غاية وجودهم، ولذا فسر العبادة هيهنا في الأخبار بالمعرفة.

و قال سبحانه: «وقَضَى ربُّك ألاّ تَعْبُدُوا إلاّ إيَّاهُ» ١٠.

وقال سبحانه: «هُوَالحَيُّ لا إِلهَ إِلاَّ هُوَفَادْعُوه مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينِ» ١٧.

وكذلك الحبُّ انجذاب النفس إلى الجميل من حيث هو جيل، وعنده سبحانه الجمال المطلق.

١٢) الفل/٨٩.

١٦) الاسراء/٢٣.

١٧) غافر/٦٥.

١٤) ال عمران/٣١.

١٥) الذاريات/٥٦.

وقال سبحانه: «قُلُ إِنْ كُنتَم تُعِبُّونَ اللّهَ فَاتَّبَعُونَى»^١. وقال سبحانه: «والذين آمنوا أَشدُّ حباً للّه»١١ وسيأتى رواية الدّيلمي.

و في دعاء كميل: «وَالْجَعَلْ... قلبي بحبَّك مُتيماً».

و فى منــاجــاة على ــــعــلـــه السلام ــــ: «إلـٰهــى أقِمنى فى أهل ولايتك مقامَ مَن رجا الزيادة من محبَّتك».

و حديث الحبِّ كثير الدور في الأدعية.

و إن تعجب، فعجب قول من يقول انّ المحبة لا تتعلّق به سبحانه حقيقة، و ماورد من ذلك في خلال الشريعة، مجازيراد به امتثال الأمر والإنتهاء من النهي. و هذا دفع للضرورة، و مكابرة مع البداهة.

و لعمرى كم من الفرق بين من يقول انّ المحبة لا تتعلق بالله سبحانه، و من يقول انّ المحبة لا تتعلق إلاّ باللّه سبحانه.

ولنرجع إلى ما كنا فيه، ونقول: حيث ان العبادة، وهو التوجه إلى الله سبحانه، لا تتحقق من دون معرفة ما، وإن كانت هي ايضاً مقدمة أو محصلة للمعرفة، فإتيانها بحقيقتها المقدورة يحتاج إلى سيرفى المعرفة.

و إن كانت كالمتلازمتين كمافى خبر إسماعيل بن جابر، عن الصادق \_ عليه السلام \_: «العلم مقرون بالعمل؛ فمن علم عمل، ومن عمل علم. الحديث».

و بعبارة أخرى يلزم أن تقع العبادة عن معرفة حتى تنتج معرفة، كما فى النسبوى، قال \_ صلّى اللهُ عليه وآله \_ : «من عمل بما علم، رزقه الله علم مالم يعلم. الحديث». و هو معنى قول الله سبحانه: «مَن كان

۱۸) ال عمران/۳۱.

١٩) البقرة/١٦٥.

يُـر يـدُ حَرْثَ الآخرة نَزِدْ له في حَرْثه و مَن كان يُر يدُ حَرْثُ الدنيا نُوْتِهِ منها و مَالَه في الآخرة من نَصيب » `` ، لما ترى من تفاوت الجزائين في الآية.

و كذا قول ه تعالى: «إليه يَضْعَدُ الكلِمُ الطَّيِّبُ و العملُ الصالحُ يَرْفَعُه»٢١.

و الاعتبار العقلى أيضاً يساعده؛ فإنّ الحبّ أو الشوق إلى الشيء، هو الموجب للتوجّه إليه؛ و التوجّه، و هو العمل، يثبت الحبّ و الشيء، هو الموجب للعلم؛ وكلّما تأكّد ثبوت الشيء، تمّ ظهور آثاره وكلّ مايرتبط به و يتعلّق عليه.

و بـالجــمـلــة فهذه المعرفة المحتاج إليه العمل، يتصوَّر تحصيله على أحد وجهين: سير آفاقي، و سير أنفسي.

و الأول هو الشفكر و التدتر، و الاعتبار بالموجودات الآفاقية الخارجة عن النفس من صنايع الله و آباته في الساء و الأرض، ليورث ذلك اليقين بالله و أسمائه و أفعاله، لأنها آثار و أدلة، و العلم بالدليل يوجب العلم بالمدلول بالضرورة.

و الشانى هو الرجوع إلى النفس، ومعرفة الحقّ سبحانه من طريقها. إذ همى غيرمستقلة الوجود محضاً، ومعرفة ماهو كذلك من حيث هو كذلك، لا تنفكُ عن معرفة المستقل الذي يقوّمه، أو المعرفتان واحد بوجه.

فهذان طريقان، إلا ان الحق ان السير الآفاق وحده لايوجب معرفة حقيقية، لان ايجاب الموجودات الآفاقية للمعرفة، إنها هو لكونها آثاراً و آيات؛ لكنها توجب علماً حصولياً بوجود الصانع تعالى، و صفاته.

۲۰) الشوري/۲۰.

۲۱) فاطر/۱۰.

و هـذا الـعلم متعلّق بقضية ذات موضوع و محمول واقع عليها، و هما من المفاهيم.

و الحق سبحانه، قد قام البرهان على انّه سبحانه وجود محض، لامهيّة له، فيستحيل دخوله فى الذهن، لاستلزام ذلك مهيّة خالية فى نـفـــها عن الـوجـوديـن؛ موجودة تارة بوجود خارجى، و أخرى بوجود ذهنى، و هى مفقودة هيهنا.

فكلُّ ما وضعه الذهن، و تصوّره واجباً، و حكم عليه بمحمولا ته من الأسماء و الصفات، فهو غيره سبحانه ألبتة.

و إلى ذلك يشير ما في توحيد الصدوق، مسنداً عن عبد الأعلى، عن الصادق عليه السلام على حديث: «ومن زعم أنه يعرف اللة بحجاب أو بصورة أو بمثال، فهو مشرك؛ لأنّ الحجاب و الصورة و المثال غيره، و إنّا هو واحد موحّد، فكيف يوحد من زعم انّه عرفه بغيره؟ إنّا عرف اللّه من عرفه بالله؛ فن لم يعرفه به، فليس يعرفه، إنّا يعرف غيره. ليس بين الخالق و المخلوق شيء، و الله خالق الأشياء لامن شيىء، يسمّى بأسمائه، فهو غير اسمائه، و الأساء غيره، و الموصوف غير الواصف. فن زعم انّه يؤمن بما لا بعرف، فهو ضال عن المعرفة. لا بدرك مخلوق شيئاً إلا بالله، و الله خلو من خلقه، و خلقه خلو منه، الحديث».

قوله - عليه السلام -: «واتّا هو واحد موحّد»، أى واحد محض لاكشرة فيه. فيه اشارة إلى «برهان امتناع أن يكون معرفة الغير مستلزمة لمعرفته سبحانه»؛ بأن يقال: إنّ العلم عين المعلوم بالذات، كما برهن عليه في محلّه، فيمتع أن يكون العلم بالشيء علماً بشيء آخر مباين له، و إلاّ كان المتباينان واحداً، هذا خلف.

فاستلزام العلم بشىء علماً بشىء آخر، موجب لوجوداتحاد ما بين الشيئين. وحيث فرضا شيئين، ففيها جهة اتحاد، وجهة

اختلاف. فكل منها مركب من جهتين، و الحق سبحانه واحد بسيط الذات، لاتركب فيه بوجه. فيمتنع أن يعرف بغيره؛ و إليه يشير عليه السلام \_ بقوله: «ليس بين الخالق والمخلوق شيء...». و قوله \_ عليه السلام \_: «فمن زعم أنه يؤمن بمالا يعرف، فهو ضال عن المعرفة...»، تفريع لقوله \_ عليه السلام \_ السابق: «إنّا عرف الله من عرفه بالله...».

و قوله: «لايدرك مخلوق شيئاً إلا بالله»، بمنزلة البرهان عليه؛ بان كل شيء معروف بالله الذي هو نور السموات و الأرض، فكيف يعرف بغيره؟ لأنّه مقوم كل ذات غير متقوم بالذات. و العلم بغير المستقل ذاتاً بعد العلم بالمستقل الذي يقومه، لأنّ وقوع العلم يقتضى استقلالاً في المعلوم بالضرورة، قالعلم بغير المستقل إنّها هو بتبع المستقل الذي هو معه؛ هذا!

وحيث أوهم ذلك حلولاً أو آتُحاداً ... تعالى الله عن ذلك ... أعقب \_ عليه السلام \_ ذلك بقوله: «والله خلومن خلقه و خلقه خلومنه...».

و القول بكون إدراك المخلوق كلَّ شيء بالله، لاينافي صدر المرواية من نفي استلزام العلم بالشيء علماً بغيره؛ لأنَّ العلم الذي في صدرالرواية علم حصولي، و الذي في الذيل حضورى؛ هذا!

و الـروايـات في نفي أن تكون المعرفة الفكرية معرفة بالحقيقة، كثيرة جداً.

فقد تحصّل أنّ شيئاً من هذه الطرق، غير طريق معرفة النفس، لايوجب معرفة بالحقيقة.

و أمّا طريق معرفة النفس فهو المنتج لذلك. و هو أن يوجّه الانسان وجهّه للحقّ سبحانه، و ينقطع عن كلّ صارف شاغل عن نفسه

إلى نـفـسـه، حـتـى يشاهد نفسه كها هى، و هى محتاجة لذاتها إلى الحقّ سبحانه.

و ما هذا شأنه، لاينفخ مشاهدته عن مشاهدة مقومه، كها عرفت. فإذا شاهد الحق سبحانه، عرفه معرفة ضرورية، ثم عرف نفسه به حقيقة، لكونها قائمة الذات به سبحانه؛ ثم يعرف كلَّ شيء به تعالى.

و إلى هذا يشيرما فى تحف العقول، عن الصادق عليه السلام \_، فى حديث: «من زعم أنه يعرف الله بتوهم القلوب، فهو مشرك؛ و من زعم أنه بالإسم دون المعنى، فقد أقر بالطعن، لأن الإسم محدث؛ و من زعم أنه يعبد الإسم و المعنى، فقد حعل مع الله شريكاً؛ و من زعم أنه يعبد بالصفة لا بالإدراك، فقد أحال على غايب؛ و من زعم أنه يضيف الموصوف إلى الصفة، فقد صغر بالكبير؛ و ما قدروا الله حق قدرة )،

قيل له: فكيف سبيل التوحيد؟ قال \_ عليه السلام \_: «باب البحث ممكن، وطلب المخرج موجود. إنّ معرفة عين الشاهد قبل صفته، ومعرفة صفة الغايب قبل عينه».

قيل: وكيف تعرف عين الشاهد قبل صفته؟ قال \_ عليه السلام \_: «تعرف، وتعلم علمه، تعرف نفسك به، ولا تعرف نفسك بنفسك من نفسك، وتعلم أنّ ما فيه له وبه، كما قالوا ليوسف: «أأنّك لأنتَ يوسف قال أنا يوسف وهذا أخى» ٣٠، فعرفوه به، ولم يعرفوه بغيره، ولا أثبتوه من أنفسهم بتوهم القلوب. الخبر».

قوله \_ عليه السلام \_: «و تعلم عَلَمه...» بفتح العين و اللام بعنى العلامة؛ أو خصوص الإسم، أى تعرفه، ثم تعلم علائمه و أوصافه به و نفسك به، لابغيره؛ وكونه بكسر العين و سكون اللام، يوجب تكلّفاً

٢٢) الانعام/11.

۲۳) يوسف/۹۰.

في التوجيه.

و أنت بعدالتأمّل فى معنى هذه الرواية الشريفة التى هى من غرر الروايات و خاصة فى تمثيله بمعرفة إخوة يوسف \_ عليه السلام \_ له، تقدر أن تستخرج جميع الاصول الماضية فى الفصول السابقة من هذه الرواية وحدها، فلانطيل البيان.

و بالجملة فإذا شاهد ربّه، عرفه و عرف نفسه و كلّ شيء به، و حيننذ يقع التوّجه العبادى موقعه، و يحلّ محلّه، إذ بدونه كلّ ما توجّهنا إليه فقد تصوّرنا شيئاً، كائناً ماكان. و هذا المفهوم المتصوّر، و الصورة الذهنية، و كذا مطابقه المحدود المتوقم، غيره سبحانه. فالمعبود غير المقصود.

و هـذا حـال عـبـادة غير الـعارفين من العلماء بالله، و قبول هذا النحو من العبادة مع ماعرفت من شأنها من قضل الله تعالى محضاً.

قـال سـبحانه: «و لَوْلاً فَصْلُ اللّهِ عَليكُم وَ رَحْمَتُه مَا زَكَى مِنكُم مِن أحد أبدأً» ٢٠.

و هذا بخلاف عبادة العارفين بالله المخلصين له، فإنهم لايتوجُهون فى عبادتهم لا إلى مفهوم، ولا إلى مطابق مفهوم، بل إلى ربُهم ـــجلَّت عظمته وبهر سلطانهـــ.

قال سبحانه: «سُبْحانَ اللّهِ عمَّا يَصِفون إلاَّ عبادَ اللّهِ المُخْلَصِينِ». ٢٥. ومن هنا يظهر أنّ المراد بالمُخلَصِين، هم الذين أخلصوا (بالبناء للمجهول) لله سبحانه؛ فلاحجاب بينهم وبينه، و إلاّ لم يقع وصفهم موقعه. وحيث انّ الحلق هم الحجاب، كما قال سيدنا موسى بن جعفر \_ عليه السلام \_: « لا حجاب بينه و بين خلقه إلاّ خلقه،

۲۶) النور/۲۱.

۲۵) الصافات/۱۹۰.

الحديث»، فهم لايرون الحلق و انَّما يقصدون الحقَّ سبحانه.

و فى تفسير العسكرى \_ عليه السلام \_ ، و قال محمد بن على الساقر \_ عليه السلام \_ : «لايكون العبد عابداً لله حق عبادته حتى ينقطع عن الخلق كلتهم إليه. فحينتذ يقول: هذا خالص فى فيقبله بكرمه».

و قال جعفر بن محمّد ــ عليه السلام ــ: «ما أنعم الله على عبد أجلّ من أن لا يكون في قلبه مع الله غيره».

و قال محمّد بن على يعنى الجواد \_ عليه السلام \_ : «أفضل العبادة، الإخلاص».

و مسَّا مرَّ من البيان أيضاً يظهر معنى قوله سبحانه حكاية عن إلى الله المُخلَصين ٢٠٠٠ و إبليس: «فَبِعزتِكَ لاَ غُو بِنَّهُم أَجْعَينَ إلاَّ عَبَادَ كَالِّهُمُ المُخلَصين ٢٠٠٠ و قوله سبحانه: «إنَّهُم لَمُحضَّرُونَ إلاَّ عَبَادَ اللَّهِ المُخلَصِين ٢٧٠، الآيات.

إذ له ولاء مستغرقون فيه سبحانه، و لايرون إبليس، و لاوسوسته ولا إحضاراً، ولا حساباً. وإليه الإشارة فى الحديث القدسى: «أوليائى تحت قبائى، أوردائى»، وإلى ذلك يرجع الحديث الأمن المتقدم المروى عن يونس.

والمحصّل انّ طريق معرفة النفس هي الموصلة إلي هذه الغاية، و هي أقرب الطرق فحسب. و ذلك بالإنقطاع عن غير الله، و التوجّه إلى الله سبحانه بالإشتغال بمعرفة النفس كي يمحصّل عن خبر موسى \_ عليه السلام \_ المتقدّم: «ليس بينه و بين خلقه حجاب إلاّ خلقه؛ فقد احتجب بغير حجاب محجوب، و استتر بغير ستر مستور، الحديث».

و هـذا الحـديـث الـشريف أجمل بيان لأحسن طريق. فيبتدي

۲٦) ص/۸۳.

٢٧) الصافات/١٢٨.

بالأسباب الواردة شرعاً للإنقطاع، من التوبة، و الإنابة، و المحاسبة، و المراقبة، و السمت، و الجوع، و الحلوة، و السهر، و يجاهد بالاعمال و العبادات؛ و يؤيّد ذلك بالفكر و الإعتبار، حتى يورث ذلك انقطاعاً منها إلى النفس، و توجّها إلى الحق سبحانه، و يطلع من الغيب طائع، و يتعقّبه شيء من النفحات إلا لهية والجذبات الربانية، و يوجب حباً و إشرافاً، و ذلك هو الذكر.

ثم لايزال بارق يلمع، وجذبة تطلع، و شوق يدفع، حتى يتمكّن سلطان الحبّ في القلب، ويستولى الذكرعلى النفس، فيجمع الله الشمل، ويختم الأمروان إلى ربّك النّشقي.

و اعلم أنّ مَثَل هـ أن السائر الظاعن مثل من يسلك طريقاً قـاصداً إلى غاية. فانّها الواحب عليه أن لاينسى المقصد، و أن يعزف من الطريق مقدارما يعبرمنه، وأن يحمل من الزاد قدرما يحتاج إليه.

فلونسى مقصده آناً مًا هام على وجهه حيران، و ضلَّ ضلالاً بعيداً.

ولـو ألهـاه الـطـريـق ومـشاهدته ومافيه، بطل السير، وحصل الوقوف.

ولو زاد حمل الزاد، تعوَّق السعى، وفات المقصد. و اللَّه المستعان سبحانه.

فإن قلت: هب انّه ثبت بهذا البيان على طوله انّ أقرب الطرق إلى اللّه سبحانه طريق معرفة النفس، لكن لم يثبت بذلك وجود بيان خاص فى الشريعة لهذا الطريق، يتبيّن به كيفية الدخول و الخروج فيه، و شئون سلوكه على دقته و خطره و كثرة اهواله و مخاطره و عظم تهلكته و بواره. فأين البيان الوافى بجميع هذه الخصوصيات الفارق بين المنجيات و المهلكات؟

قلت: قدأشرنا في النفصل الشاني من هذه الرسالة إلى أنّ البيانات الواردة في الكتاب و السُّنة بيان واحد، و إنّها الاختلاف في ناحية الأخذ و التفاوت في إدراك المدركين.

و السير إليه سبحانه، الذي هو أيضاً نتيجة الفهم و العلم، يختلف باختلافه، وينشعب بـانـشـعـابه.

ولعمرى هو من الوضوح بمكان. و قد ذكرنا هناك انّ الناس على طبقات مختلفة، كل طبقة تأخذ على طبق فهمه، و يعمل على وَتيرته.

فإذا فرضنا واحداً من العائد، وبغيته الدنيا و زخارفها، يبيت و هو يفكر في تدبير معاش غده، كيف يبيع و يشترى؟ وأين يذهب غدا؟ و من يلاقى؟ و يصبح، و همه تدبير أمريومه، و إصلاح شأنه في الدنيا. إذا سمع داعى الله بشيراً و فليراً يبشر بمنفرة من الله و رضوان و جنات لهم فيها نعيم مقيم، و يُنذر بنار وقودها الناس و الحجارة و سائر ما أعد الله للظالمين؛ فلقصور همته، و اختصاص همه بما يشبعه و يرو يه، لا يجد بحالاً للغور في آيات الله و كلماته. و إنها يؤمن بإجال ما سمع، و يدين من الأعسال الصالحة بما لا يزاحم ما يبتغيه من الدنيا. فالدنيا عنده هو الأصل، و الدين تبع؛ فلذلك يضاد فعله قوله، وعمله علمة.

تراه یـقـول: إنّ اللّـه سـمـیـع بصیر، و هویقترف کلّ منکر، و یترک کلّ واجب.

و تراه يؤمن بان الله هو الولى، و إليه المصير؛ و هو يخضع و يعبد كل ولى من دون الله، و يهرع إلى كل شيطان يدعوه إلى عذاب السعير إذا استشعر هناك يسير شيء من زخارف الدنيا؛ و لا يرقى فهمه إن استفهمته أنّه لا يرى غير الجسم و الجسمانيات شيئاً، و فوق هذه الأوهام الدائرة أمراً.

يؤمن بأنّ للّه عرشاً يصدر عنه أحكام خلقه، ويُجريه عمال ملائكته في السموات والأرض، وهي ملكه، و اولوا العقل من الخلق رعيته، وهم هذه الأبدان المحسوسة، كلَّفهم بتكاليف مادارت اللنيا على الإختيار، ثم يميت اللّه الخلق، ويعدمهم بعدالوجود. ثم يأتى على الدنيا وهي خربة يوم يحيى الله فيه الخلق، و يجمعهم ليوم الجمع، ثم يجزى الصالحين بجنة مافيها غير مشهى النفس، وهي البدان الدنيوى؛ والظالمين بنار مافيها غير اللهب والشرر. كلّ ذلك على نسق ما يتخله الملك منا من لوازم الأبهة والعزّة وإجراء الحكم ومجازاة الرعية وسياسة الملك، لا شيء أرفع من ذلك.

فهذه طبقة، و ذلك مقامهم في العمل والعلم.

وإذا فرضنا واحداً من الزاهدين والعابدين، وهم الناظرون بنظر الإعتبار إلى فناء الدنيا وتخافها وغرورها ونفادها، وبقاء ما عند الله سبحانه، المستعلون للزهد و العبادة، سمع داعى الحق يدعوه إلى الانسلال من أكاذيب مشتهيات اللنيا، والإقبال إلى عبادة الله، لتحصيل النجاة من أليم العذاب و الفوز بنعمة لا تفنى، و ملك لايبلى؛ تمكنت خشية الله في قلبه، و صار الموت نصب عينه. فأخرجت حب الدنيا و هم المعاش من قلبه، ولم يكن له هم إلا الزهد عن الدنيا، أو صالح العمل لله طمعاً في مرضاته. فهذب صفات نفسه، ويصلح طمعاً في مرضاته. فهذب صفات نفسه، ويصلح طمعاً في نعيم خلّد، وحذراً من عذاب سرمد.

ولو أجدت المتأمّل في حاله، وما يريده في مجاهدته، وجدته لايسريد إلاّ مشتهى نفسه. فهو يحبُّ نفسه لما سمع من الحقّ انّها خلقت للبقاء لا للفناء، فيحبُّها، ويحبُّ مشتهاها، ويزهد في الدنيا لما يرى من فنائها و زوالها. فلو انّ اللنيا دامت بأهلها، وتخلّد نعمها ومشهياتها، و انمحت عنها مكارهها، لم ينقص من مبتغى هذا العامل المجاهد شيئاً. و من هنا تعلم أنّ الكمال عند هذا الرجل، هومشهيات النفس من النعم الدنيوية المادية؛ لكنّه يراها مقرونة بالنواقص و الموانع، فيطلب مشهيات من جنسها خالية من كدوراتها. فيرى الدار الاخرة من عرصات الدنيا و خواتمها، و يعتقد أنّ يوم القيمة من أيّامها.

فنفسه واقفة على هذه المرتبة الجسمية، لم ترق عنها ليأسها عن أشرف منها. فلا يريد كمالاً أشرف من الكمال الجسمى، إذا لم يعهده ولم يعتقد به. فهو نازل عن مرتبة العلم بالله، واقف في مرتبة العمل، يتقلّب بين أطوار الحيوة من قول و عمل و خلق حسن كأنّ أستار الغيب مرتفعة عنه، و كأنّ ماوراء الحجاب مكشوف له، لايستفزّ عن عينه، وليس كذلك.

وهو المأيوس عَنَّ مَشَّاهَدَةً مَاوراء الحجاب، وفد وطّن نفسه لما بعد الموت. فإنّما له صالح العمل و جزيل الثواب فحسب، لايرزق خيراً من ذلك.

«وَلَـو بَسَظَ اللَّهُ الرزقَ لِعباده لَبَغَوّا فِي الأرضِ وَلـٰكنْ يُسَزِّلُ بِقَدَرٍ مَّايشاء إنّه بِعِباده خَبير بَصيرٍ»^٨.

و هولاء أيـضاً طبـقـة، و ذلـک مـقــامـهم فى العلم والعمل؛ يشتركون الطبقة الاولى فى العلم، و يفترقون عنهم فى العمل.

و إذا فرضنا واحداً من الحبين المشتاقين، و هو رجل أخذته بارقة الحبيّ، و جذبته جذبة الشوق إلى لقاء الله سبحانه؛ فانهدّت أركانه، و طار عقله، و انسلَّ عن أركانه، و اضطربت أحشائه، وحار قلبه، و طار عقله، و انسلَّ عن الدنيا و زخارفها، ولم يقع همه على العقبى و نعيمها، و لادين للمحبّ إلاّ

۲۸) الشورى/۲۷.

المحبوب، و لامطلوب له إلاّ المطلوب.

إذا سمع اللَّهَ سبحانه يقول لعباده: «لا تَغُرَّنَّكم الحَيوةُ الدنيا وَلا يَغُرَّنَّكُم بِاللَّهُ الغَرُّورِ» ٢٦، ويقول: «إنَّا الحيوةُ الدنيا لَعِب ولَّهُو» ٣٠، ذمَّ الـدنــيا وَ زَخارفها، و أعرض عن زخارفها لأنَّه سبحانه ينمُّها؛ ولو انَّه مدحها لمدحها على فنائها و خستها.

و إذا سمعه سبحانه يقول: «وإنّ الدار الآخِرَةَ لَهِيَ العَيَوان»٣١، مدح الآخرة لأنَّه سبحانه بمدحها؛ ولو أنَّه ذمُّها، لذمُّها على بقائها و شرفها.

وإذا سمعه سبحانه يقول أولم يَكُف بربُّك أنَّه على كلُّ شيء شَهيد»٣٦، و «إنَّه بكلِّ شَيء فَعِيط»٣٦،و «هومعكم أينا كنتم»٣٠، و «هُوَ قَائِم عَلَى كُلِّ نَفْسِ بِهَا كُسِبَتَ» "، لم يبقَ شيء إلا وتعلَّق قلبه به، واعتكفت نفسه عليه، لالكتب للعبيد وما للمكت الحيران و للعب؟ بل لأنَّ ربِّه سبحانه قائم على اعمال كلُّ شيء شيء، قريب منه ومعه، شهید علیه، محیط به؛ فهو یسعی نحوه سبحانه، و یقصده لکن بالاشیاء لا وحده.

وإذا سمعه سبحانه يقول: «يَا أَيُّهَا الذين آمَنُوا عَليكم أَنْفُسَكم لا يَضُرُّكُم مَن ضَلَّ إذا الْمُتَدَيْثُم » ٣٠، تفظن أنَّ تعلقه بنفسه ليس كتعلقه بغيرها من الأشياء، و انَّه الإهتداء إلى مطلوبه ألبتَّة. و هو سبحانه جعله (أى الحبِّ) سالكاً إليه، إذقال: «يَا أَيُّهَا الإنسانُ إِنَّك كَادِحٌ إِلَى رَبُّك كَدْحاً فَمُلاقِيه»٣٧. و إذا سمعه سبحانه يقول: «وَ مَنْ يُعْرِضْ عَن ذَكْرِ

٢٩) لقمأن/٢٣.

٣٤) الحديد/٤، ٣٥) الرعد/٢٢.

٣٠) محمد (صلَّى اللَّه عليه وآله)/٣٦.

۲۲) المائده/۱۰۵.

٣١) العنكبوت/٦٤.

٣٢) فصلت/٥٣.

٣٧) الانشقاق/٦.

٣٣) فصلت/٥٤.

ربّه يَسْلُكُهُ عَدَاباً صَعَداً » "، و يقول: «و مَن يَعْشُ عَن ذِكر الرَّمْنِ نُقَيّضُ لَه شَيطاناً فَهو لَه قَرينٌ و إنّهم لَيَصُدُّونَهم عَنِ السبيل و يَحْسَبون أَنّهم مُهنَدون » "، و يقول: «وَ لا تَكُونوا كالدّّين نَسُوا اللّهَ فَأَنْسَيهُم أَنّهم مُهنَدون » "، و النسيان، هو الإعراض عن الذكر، عرف ان نسيان أنفسهم » "، والنسيان، هو الإعراض عن الذكر، عرف ان نسيان نفسه، و التعلّق بالاشياء، علامة نسيان ربّه.

واته لوأعرض عن ذكره، وتعلق بالاشياء، لسلكه ذلك إلى عنداب صَعد، ولا عذاب عند الحبين إلا حجاب البعد، ولأضله القرين عن السبيل. وحيننذ يتحقق ان السبيل هونفسه، وطريقة السعلق به للسلوك إلى ربة، لأن ربّة معه وقائم عليه محيط به. فعند ذلك ينقطع عن كل شيء إلى نفسه، ويتعلق بها، ويصفيها، ويهذبها ذلك ينقطع عن كل شيء إلى نفسه، ويتعلق بها، ويصفيها، ويهذبها بفاضل الأخلاق وصالح الأعمال، والتحرز عن الموبقات، والفرار عن المهلكات، لأنه سبحانه يأمريها، ويخبها لا بلنة يطمع فيها، ولالنار عن المهلكات، لأنه سبحانه يأمريها، ويخبها لا بلنة يطمع فيها، ولالنار يناف منها، بل لوجه الله، لا يريد بذلك جزاء ولا شكوراً.

كـــل ذلك و هومتعلق بنفسه ابتغاء لقاء ربه، محلق بها، متوجه القلب إليها ليله و نهاره، لكنه لا يعطيهااستقلالاً، ولا يدع لها تمكّنا، و حاشاه!

و أنّى ينقع صادق الحب على محبوبين؟ وحقّ الطلب على مطلوبين؟ وحقّ الطلب على مطلوبين؟ بل المحبوب لأجله؛ فهو المحبوب في نفسه و في غيره.

و أنت تعلم أنّ المحبّ لايريد إلاّ المحبوب يلوى (يفرّ) إليه من كلّ ما يصدّه عنه، و يميل إليه من كلّ مايشغله عنه. لاهمّ له إلاّ الحلوة

۳۸) الجن/۱۷.

۳۹) الزخرف/۳۹.

٤٠) الحشر/١٩.

بمحبوبه والوصول إليه من كل حاجب يحجب عنه. وكلّما مكث على وصفه، اشتد وجده واشتعل نارشوقه؛ وربما دفعه الشوق إلى الغيبة عن نفسه، وفنائها عن نظره، والإشتغال فقط بربّه، فلايبقي إلا وجه ربّه ذوالجلال والإكرام.

و هؤلاء أيضاً طبقة، ومقامهم في العلم و العمل ماعرفت.

و قد عرفت أنّ الفارق حقيقة بين هذه الطبقات الثلاث، اختلاف حالهم في الإدراك؛ و بذلك يفترقون في فهم المدلول من كلام واحد إلى مدلولين أثنين، أو إلى ثلاث.

فبيان الطريق ليس من شؤون الشرع، وإنماهو الفهم يختلف اختلافاً.

ولقد سمعت بعض مشايخي، وقد سُئل عن طريق معرفة النفس: لِم لَم يُبيّن شرعاً، وهو أقرب الطرق إلى الله سبحانه؟

فُقَالَ \_ مُدَّ ظَلَه \_: و أَى بيان في الشرع لايروم هذا المقصد، ولا يشرح هذا الطريق؟

و من هنا ربما يذكر بعض هذه الطبقة فى تفسير بعض الآيات و الأخبار، معانى بعيدة عن الفهم العادى كلّ البعد. هذا!

و الذى ينبغى أن يعلم هيهنا ان هذا الطريق مركب من فعل و ترك، وهو رفض غير الله، والتوجّه إلى الله سبحانه؛ وهما كالمتلازمين أو متلازمان. إذ قد مرّان العلم بالله أبده البديهيات، وإنّها الحاجب عنه هوالخفلة دون الجهل، وذلك بالإشتغال بحطام الدنيا، وعرّض هذا الأدنى. فما جعل الله لرجل من قلبن في جوفه.

فالإشتخال بها يوجب حبّها، وتعلّق الهمّة كلّها بها. فيشغل ذلك حيّز القلب، فلا يصفو مرآته حتى ينعكس فيها جمال الحقّ سبحانه، و يحصل المعرفة. فان الأمر، أمر القلب.

و إن شئت اختبار صدق ما ذكرناه، أمكنك اعتباره بان تأخذ لنفسك مكاناً خالياً، لايكون فيه شاغل زائد من النور والصوت والأثاث وغيرها.

ثمَّ تقعد قعوداً لايشغلك بفعل زائد مع غمض العين.

ثم تتوجّه إلى صورة مّا خيالية ، بأن تشخص بعين خيالك إلى صورة «ا» مثلاً ، و تتنبّه لكلّ صورة خيالية تطرقك لتستعمل الإعراض عنه إلى صورة «ا» ، فإنك تجد في بادى الأمر صوراً خيالية معترضة مزدحمة عندك مظلمة مشوشة ، لا يتميّز كثير منها بعضها عن بعض ، من أفكار اليوم و الليلة ، و مقاصد ك و إراداتك ، حتى ربا تتيقّظ بعد مضى نحو ساعة انبك في مكان كذا ، أو مع شخص كذا ، أو في عمل كذا . هذا مع انك قد شخصت ببصر خيالك نحو «۱» ، وهذا التشويش يدوم معك ملة .

ثم لو دمت على هذه التخلية أيّاماً، ترى بعد برهة انّ الطوارق و الخواطر تقلل فستقلل، و يستنور الخيال، حتى كأنك ترى ما يخطر في قلبك من هذه الخواطر ببصر الحس،ثم تقلل فتقل كلّ يوم تدرّجاً، حتى لايبقى مع صورة «ا» صورة اخرى ألبتة. هذا!

ومن ذلك تعرف صحة ماقلناان الاشتغال بالمشاغل الدنيوية توجب نسيانك نفسك، و الغفلة عما وراء هذه النشأة؛ و ان التخلّص نحو الساطن، يحصل بالإعراض عن الظاهر، و الإقبال إلى ماورائه. فلو رمت نحو مشاهدة نفسك بمثل الطريق المذكور مثلاً، وجدت أضعاف ماذكرناه من الخواطر المانعة، وهي صور المشتهيات و المقاصد الدنيوية.

فالطريق المتعين للمعرفة أن تصفّي قلبك عن الدنيا، وكلَّ حجاب غير الله سبحانه.

فكـلّما ذكـر مـن الاسـباب من المراقبة و الحلوة و غيرهما إنّما هو

لتحصيل هذه الحالة القلبية، ثم تتوجّه بقلبك نحوالحقّ سبحانه، و تشرف عليه \_عزّاسمه\_.

و هـ دا هـ و الذكر، و هو الاشراف على الحقّ سبحانه، و هو آخر المفاتيح؛ و الله الهادى.

و اعلم أنّ الذكر بهذا المعنى، كثير الورود في الكتاب و السُّنة.

قال سبحانه: «ولا تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنا قُلْبَه عَن ذِكرنا» أَأَ.

و قال سبحانه: «واذكرُوا اللّه كِذكركم آبائكم أو أشدَّ ذكراً» ٢٦، فمن المعلوم انّ الشدة لايوصف به الذكر اللفظي.

وقال سبحانه: «وَمَا يَتَذَكُّو إِلاَّ مَن يُنيب» ٢٣٠.

و قال سبحانه: «وما يَدُّكُرُ إِلاَّ أُولُوا الأَلْبابِ» <sup>۴۴</sup>. إلى غير ذلك من الآيات، و قد مرَّ بعض الأخبار المشتملة عليه.

و فى دعاء كميل قال على السلام : «أستلك بحقّك و قد سك و أعظم صفاتك و أسمائك، أن تجعل أوقاقى من الليل و النهار بذكرك معمورة، و بخدمتك موصولة، و أعمالى عندك مقبولة، حتى تكون أعمالى و أورادى كلّها ورداً واحداً، و حالى فى خدمتك سرمداً الدعاء».

٤١) الكهف/٢٨.

٤٢) البقرة/٢٠٠.

٤٣) غافر/١٣.

ع ع) البقرة/٢٦٩.



## الفصل الخامس

## فها يناله الإنسان بكماله

وهذا الفصل كالتوضيح لما مرّق الفصل الثانى من الكلام. نقول: قد عرفت ال كمال الانسان فنائه بأقسامه الثلاثة، و بعبارة اخرى التوحيد الفعل و الإسمى و الذاق. وقد عرفت أيضاً ان كمل موجود فسقر به من الحق سبحانه على قدر حدود ذاته و أعدامه ؛ فالوسائط التي بين نشأة الانسان البدنية، و بين الحق سبحانه، مترتبة بحسب حدود ذواتها.

فالإنسان في سيمره إلى الحق سبحانه لابدً أن يعبر من جميع مراتب الأفعال و الأسماء و الذوات، حتى ينال التوحيدات الثلاثة.

وحيث انه لاينال مرتبة من مراتب كماله إلا بفنائه و بقاء ذلك الكمال في المحل، فهو في كل مرتبة واقف على مجرى جميع أنواع المفيوضات المترشّحة من تلك المرتبة إلى مادونها، متحقّق به، حتى ينال توحيد الذات، ولا يبقى له إسم ولا رسم، والمُلكُ يَوم ثُذلِله.

و هذا البرهان على وجازته، مشتمل على جميع مقامات الأولياء، منبىء عن شئونهم، كاف لمن فهمه.

و أُمّا خصوصيّات مقاماتهم فلا يحيط بها إلاّ ربُّهم ــ عزّ اسمهـــــ

## تتمة:

مقامات الأولياء و خاصة أسرارهم مع الله سبحانه، حيث انّ ولاية أمرهم لله سبحانه، وقد فنت أسماؤهم و رسومهم فيه تعالى، لامكن الإحاطة بها.

و قد قال سبحانه: «ولا يُجيطون به عِلماً» ١.

و كنى لهم شرفاً انَّ ولاية أمرهم للَّه سبحانه، و هو المرتبى لهم، والمبشّر لهم، قال سبحانه: «ألا إنّ أولياء اللهِ لاخوفّ عليهم و لا هم يخزَنون »۲.

ثم عرَّفهم سبحانه، فقال: «اللَّذِينَ آمَنُوا و كَانُوا يَتَّقُونَ»"، فوصفهم بتلبّسهم بالإيمان، بعد تلبّسهم بالتقوى.

و من المعلوم ان التقوى التي هي التحذِّر عما يسخط الله، إنَّما تتحقق بعد الإيمان بالله و رَسُوله.

فعلمنا بذلك انَّ هذا الإيمان المذكور في الآية، غير الإيمان الذي يتقدّم على التقوى، و ليس إلاّ تأكّد الايمان، بحيث لايتخلّف عنه مقتضاه.

فإنَّ أصل الإيمان، و هو الإذعان في الجملة، يجامع الشرك في الجملة و سائر المعاصى. قال سبحانه: «وَ مَا يُؤْمِن أَكْثَرُهُم بَاللَّهُ إِلاَّ وَهُم مُشركون» أ. لكن الكامل التامّ منه يلازم الجرى على ما يوجبه اصول الدين و فروعه. فيرجع معناه إلى التسليم للرسول في كل ماجاء به، كما قال سبحانه: «فَلا وَ رَبِّك لا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوك فِيهَا شَجَرَ بَيْنِهِم ثُمُّ لاَيَجِدُوا فِي أَنْفُسِهِم حَرَجاً مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تسليماً »<sup>٥</sup>.

٤) يوسف/١٠٦.

<sup>.110/</sup>db (1

۵) النساء/۲۵. ۲) يونس/٦٢.

۳) يونس/٦٣.

و تسليمك لأحد أن تُفنى إرادتك فى إرادته؛ فلا تريد إلاّ ما يريد، ولا تشاء إلاّ ما تشاء، و هوالتبعيّة التامّة.

كما قال سبحانه: «قُلُ إِنْ كُنتُم تُحِبُّونَ اللّهَ فَاتَبِعونَى يُخْبِبُكُمُ اللّهُ»؛ وقال: «يَا أَيُّهَا الدِّينَ آمَنوا اتَّقُوا اللّهَ وآمِنوا بِرَسوله يُوْيَكُم كِفُلَينِ مِن رَحْته» .

فقيد الإيمان ثانياً بالرسول؛ وهذا الإيمان، هو اليقين التام بالله سبحانه و أسمائه و صفاته، و بحقية ماجاء به رسوله، و التبعية و التسليم التام للرسول. فأفعالهم طبق أفعاله، و غايتهم غايته، و هو امامهم؛ ولا غاية له \_ صلى الله عليه وآله \_ إلا ابتفاء وجه ربّه، و الإعراض التام عن الدنيا.

قال سبحانه: «واصبرْ نَفْسَكَ مَعَ الذَّينَ يَدْعُونَ رَبُّهُم بالغَدَاةِ و العَشِيِّ يُريدُونَ وَجُهَهُ ولا تَغْدُ عَيناكُ عَهم تُريدُ زَينةَ الحيوة الدنيا ولا تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنا قلبَه عَن ذِكْرِنا وَائْبَعَ هُواهُ وكان أَمْرُهُ فُرطًا»^.

ثم وعدهم سبحانه، فقال: «و بَشِّرِ اللَّيْنِ آمَنُوا أَنَّ لَهُم فَلَمَ صِدْقِ عِنْدَ رَبِّهِم» .

و قدم الصدق، هو المكانة الثابتة و المقام المكين، فبه يكنى عن ذلك عرفاً، و هو مرتبتهم من الله سبحانه عنده.

و قد قال سبحانه: «ما عندكم يَنْفَدُ و ما عند الله باق» ١٠؛ فأخبر بأن ما عنده باق دائم غير فان ولاهالك.

و قال أيضاً: «كلُّ شيء هالكُ إلاّ وَجُهِّه» ١١؛ فأخبر بالهلاك

۹) يونس/۲.

١٠) النحل/٩٦.

۱۱) القصص/۸۸.

٦) العمران/٣١.

۷) الحليد/۲۸.

۸) الکهف/۲۷،

لکلّ شيء غير وجهه.

فبان بذلک ان ماعنده سبحانه وجه له؛ و وجه الشيء غير منفصل عن الشيء، و هو ما يواجهک به. فهولاء متمكنون بقدمهم الصدق في سبحات وجهه تعالى، مستهلكون في غمار أنواره، خارجون عن حيطة العمال، غير مختصّين بمكان دون مكان، «فأينها تُوَلُّوا فَنَمّ وَجُهُ الله» ١٢. و قال سبحانه أيضاً: «كلُّ مَن عَلَيها فانٍ ويَبَقَى وَجُهُ ربّك ذو الجَلال والإكرام» ١٣.

وقد أطبق القرّاء على قرائة «ذو» بالرفع، و ليست صفة مقطوعة يشهد به قول تعالى: «تَبَارَكُ اشْمُ ربِّك» الله و «سَبِّح اشْمَ ربِّك» الله وجه.

و الجلال و الإكرام جامعان لصفات الجلال و الجمال جميعاً. فلا يشذّ عنها صفة من صفاته العلمان ولا السم من أسمائه الحسني.

فهؤلاء متمكنون بينها و فيها، لا إسم لهم و لا رسم إلاّ صفاته و أسمائه سبحانه، وارتفع الحجاب، إذ لم يبقّ منهم و لامعهم و لادونهم شيء و لاغير وجهه ذي الجلال والإكرام شيء. فافهم!

و بذلك يظهر معنى ما فى حديث مجسىء الملائكة بالكتاب من الله إلى وليّه بالجنة، و فيه مكتوب: « من الملك الحيّ القيّوم، إلى المملك الحيّ القيّوم. الحديث».

و قد وعدهم سبحانه بالقرب منه تعالى، و سمّاهم المقرّبين، إذ عرف المقربين بالسابقين في قوله سبحانه: «وَ السَّابقون السابقون أولئك

۱۲) البقره/۱۱۵.

۱۳) الوحن/۲۷.

۱٤) الرحمن/٧٨.

١٥) الاعلى/١.

المقرَّبون» 1°. و عرَّف السابقين بتقييدهم بالخيرات فقال سبحانه: «ثُمُّ أورثنا الكتاب الذين اصطَّفينا مِن عِبادنا فَمِنهم ظالمٌ لِنَفْسه ومِنْهُم مُقْتَصِد وَمِنهم سابقُ بالخيرات» 10.

و قال سبحانه أيضاً: «إنّ الدين هُم مِن خَشْية ربّهم مُشفِقون و الذين هُم بآيات ربّهم يُؤْمِنون والذين هم بربّهم لايُشْرِكون»^^ .

فقد نفى كل شرك علماً وعملاً، إلى أن قال: «أولـُنك يُسارعون في الخيرات و هُم لَها سابقون» ١٦. فهؤلاء هم المؤمنون حقا المستكملون للعلم بالله، و العمل لله، السابقون المقرّبون الموقنون.

ثمّ وعُدهم سبحانه بأنّه يكشف الغطاء عن قلوبهم، فقال: «كلاّ إنَّ كتاب الأبرار لَفِي عِلْمِيْنَ وَمَا أَدْرَبِكَ مَا عَلَيْـونَ كتابُ مَرْفُومٌ يَشْهَدُهُ الْمُقرَّبُونِ» `` ؛ و عليّون، هو العالم العلوى.

يَشْهَدُهُ الْمَقرَّبُونِ» ٢٠؛ وعليّون، هو العالم العلوى. و قال سبحانه: ﴿وَ كَذَلْكُ ثَرِى إِبْرَاهِيمَ مَلْكُوتَ السَّمُواتِ والأرض و لِيَكُونَ مِن المُوقِنَينِ»٢١.

و هذه الغاية من قبيل قوله تعالى: «وَ كَذَلَكَ مِكَنَّا لِيُوسُفَ فِي الأَرْضِ وَ لِنُعَلِّمَةُ مِن تأويل الأحاديث، ٢١، و قوله: «وَ لِيَعْلَمَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ آمَنُوا وَ يَتَّخِذَ مِنكُم شُهداء، ٢٣؛ لامن قبيل قوله: «لِيلّلا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللّهِ مُحَجَّةٌ بَعدَ الرسُل ٢٠٠٠. للنّاسِ عَلَى اللّهِ مُحَجَّةٌ بَعدَ الرسُل ٢٠٠٠.

فإذن تفيد الآية أنه سبحانه يُرى عباده الموقنين ملكوت السموات والأرض.

١٦) الواقعة/١٠. الانعام/٧٥.

١٧) فاطر/٣٢. ٢٢) يوسف/٢١.

١٨) المؤمنون/٥٧\_٥٩. ٢٣) آل عمران/١٤٠.

١١٥) المؤمنون/٦٦.
 ١١٥) النساء/١٦٥.

۲۰) المطففين /۱۸ ـــ ۲۱.

و قد أفاد فى قوله سبحانه: «إنَّها أَهْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ فَسُبِحَانَ الدَّى بِيَدِهِ مَلكُوتُ كُلِّ شَيءَ و إليه تُرْجَعُونَ ، ٢٥، أن الملكوت هى عالم الأمر، و هو العالم العلوى.

و فى الحديث: «لولا أنّ الشياطين يَحُومون حولَ قلوب بنى آدم لَرَأُوا ملكوتَ السموات والارض».

و من الشاهد على أنّ اليقين يعقّبه اللّه سبحانه بذلك، قوله تعالى: «كلاً لو تَعْلَمون عِلمَ اليقينِ لَتَرَوُنَّ الجَحيمَ ثُمَّ لَنَرَوْنَها عَينَ البَقينِ» ٢٠؛ وقوله: «كلاً بَلْ زَانَ عَلِي قلوبهم ماكانوا يكسبون» ٢٠.

ويشير سبحانه أيضاً بذلك أنّ اكتساب المعاصى يزيل حكم اليقين، كما قال: «وَ جَحَدُوا بِهَا وَاسْتَيْقَنَنْهَا أَنفسُهم» "، و قال: «أَفَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهُه هَوَيهُ وَ أَضَلَهُ اللّهُ عَلى عِلْمٍ وَ خَتَمَ عَلى سَمِعه وَ

و يستفاد من الآية الشريفة انّ مشاهدة آيات الله، المستورة عن أعين غير أهل البقين، المضروب عليها بالغطاء والحجاب، إنّها هي بعين القلب، دون عين الحس البدني. فللقلب عين، كها أنّ له سائر الأعضاء الحساسة.

و في هذا المعنى آيات كثيرة في كتاب الله، كفوله عزوجلٌ: «و جَعَلْنا مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهم سَدًا و مِنْ خَلْفِهم سَدًا فَأَغْشَبْنَاهم فَهُم لائِيْصِرون».

و قوله: «ضُمُّ بُكُمُّ عُمَّتِي فَهُم لاَيْقَقِلُون».

و قوله: «أَفَلَمْ يَسِبُرُوا فِي الأَرْضِ فَتَكُونَ لهم قلوبٌ يَقْتِلُون بها أو آذاك يَسْمَعُون بها فَإِنَّها لا تَقْمَى الأَبْصَارُ وَلَكُنْ تَقْمَى القَلُوبُ الَّتِي فِي الصَّدُورِ»، و هذه الآية تَفَسَّر المراد بالعين و الأَذن و غبرهما، انّ المراد بهنّ جبعاً في باب الهداية و الضلالة، إنّها هي جوارح القلب و الباطن، دون الجسم المحسوس الظاهر.

و من هذا الباب، سائر المعانى المصرّح بها في حقّ المهندين و الضائين، كقوله: «أللَّهُ وَلَيُّ الَّذِينَ آمَنوا يُخْرِجُهم مِن الظّلماتِ إلى النور والذين كَفَروا أوْلباؤهم الطاغوتُ يُخْرِجُونَهم مِن النور إلى الطّلماتِ» مِنْ أَنْ مُعَانِّا مُعَانِّا مُنْ أَنْ مُعَانِّم الْمُعَمِّدِ اللهِ مِنْ اللهِ السّلاماتِ»

و قوله: «إنَّا جَعَلْنا في أغناقِهم أغْلالاً»، إلى غير ذلك من الآيات.

فللقب عالم، كما أنَّ للعسَّ عالماً؛ و له من الأحكام و الآثار ما يشبه عالم الحسُّ.

۲۸) الفل/۲۶.

۲۵) پس/۸۲/۸۲

۲٦) التكاثر/۵\_٧.

٢٧ ). المطففين/١٤.

## قَلْبه» ۲۱.

بل لابدَّ مع اليقين، من صالح العمل، حتى ينتج النبيجة، و يسمح بالثمرة. قال: «إلَيه يَضْعَدُ الكَلِمُ الظَّيِّبُ وَالعَمل الصالحُ يَرْفَعُه» " هذا!

و لنعد إلى ماكنا فيه، و نقول: و وعدهم سبحانه أنّه يبدّل حيوتهم أى وجودهم، فقال: «أو مَنْ كانَ مَيْناً فَأَحْيَيْناه وَ جَعَلْنا له نوراً بَمْشِى به في الناس، كَمَنْ مَثَلُه في الظلّمات لَيْسَ بخارج منها» ".

فبیّن أنَّ لهم حیوة معها نور، بیشون به فی الناس، أی یعاشرونهم. و المعاشرة إنّها هی بالقوی و الحواس، فلهم حیوة نورانیة و حواس و قوی ربّانیة.

و قال أيضاً: «وَكذلك أَوْخَيْنَا إليك رُوحاً مِن أَمْرِنَا مَا كُنْتَ تَدْرِى مَا الكتابُ وَلاَ الإِيمَانُ وَ لَكُنْ جَعَلْنَاهُ نَوْراً نَهْدِى بِهِ مَن نَشاء مُن عبادنا»٣٦.

فبيَّن أنَّ هذا النور روح عاقل فاهم من عالم الأمر، كما قال: «أوللنك كَتَبَ في قلوبهم الإيمانَ وَ أَيَّدَهم بروح مِنه» ".

ثم أخبر سبحانه أنّه يهديهم لنوره \_ جَلَّ و عزَّ \_ و هوالنور على كلّ نور، به يضىء السموات والأرض فقال سبحانه: «ألله نورُ السموات والأرض» "".

ثُمُ مَثَلَ بهذا النور الذي به يضىء السموات والأرض بقوله: ««مَنَل نوره كِمشْكُوة فيها مِصْبَاحِ المصباحُ في زُجَاجَة الزجاجةُ كَأَنّها كوكبٌ درّى يُوقَدُ مِن شَجَرة مُباركة زَيتونة لاشرقية ولاغربية يَكادُ زَيْتُها

٣٢) الشوري/٥٢.

٣٣) الجادلة/٢٢.

٣٤) النور/٣٥.

٢٩) الجاثية/٢٣.

۳۰) فاطر/ ۱۰.

٣١) الإنعام/٢٢٢.

يُضيءُ و لولم تَمْسَسْهُ نارُتورعلى نور يَهْدِي اللَّهُ لنوره مَن يشاء » ٢٥.

فلنوره حجابان من نور، یستضیئان به، ویستضیء بهما السموات والأرض؛ أحدهما المشكوة، و هی الأقل ضیاء، یستضیء بما فیه و هی الزجاجة، و هی تستضیء بالمصباح.

فالمصباح هو القيِّم بنور الزجاجة و المشكوة.

و الزجاجة قيِّم بنور المشكوة، و هي آخـــرما يضـيء ويستضاء منها.

و لـعـلَّ نــور الأرض بهـا، و فوقها الزجاجة، و لعلَّ نور السهاء بها كما قال سبحانه: «يُدَبِّرُ الأَمْرَ مِن الساء إلى الأرض، الاية» ٣٦.

ولم يقع في الآية الشريفة لماوراء السموات و الأرض ذكر، و لاللمصباح المذكور فيها بيان، غيرما يلوح من قوله: «بوُقَدُ مِن شَجرة مُباركة زَيتونة لاشرقية ولاغربية تكاد زَيْتُها يُضيء ولولم تَمْسَسه نار...». فافهم!

ثم ذكر سبحانه انّ ما مثّل به من المشكوة مع ما فيه «في بيوت أذِن اللّـهُ أَن تُـرْفَعَ ويُذْكَرفيها اسمُهُ يُسَبِّح له فيها بالغُدُّقِ والآصال \* رجالُ لاتُلْهِيهم تجارة ولاتِيع عن ذكر اللّه و إقام الصلوة و إيتاء الزكوة» ٣٠.

فعرَّفهم سبحانه بأنهم لايغفلون عن الذكر و العمل الصالح، فهوَّلاء غير محجوبين عن ذكره تعالى، ولا يلتفتون إلى غيره إلا به سبحانه، فهم المخلصون له سبحانه. وقد مرَّ شمّة من حال المخلصين في الفصل السابق عند ذكر الآيات الواردة في حالهم؛ قال تعالى: «شبحان الله عمَّا يَصِفُون إلاّ عباد الله المُخْلَصين» ٣٠.

٣٧) النور/٣٦\_٣٧.

۲۸) الصافات/۱۹۰.

٣٥) النور/٣٥.

٣٦) السجدة/٥.

و قـال تـعـالى: «كَـذلك لِنَصْرَف عَنْهُ السَّوءَ وَ الفَحشاء إنَّه من عبادِنا المُخْلَصِين» ".

و قــال تــعـالى: «فَــبِـعِزَّتِک لَا غُو ِيَنَّهُم أَجـمعين إلاَّ عبادَک مِنهم المُخلَصن» ' '.

و قال تعالى: «إنَّهم لَمُحْضَرونَ إلاَّ عِبادَ اللّه المُخلَصين» ' أ. و قال تعالى: «وَمَا تُخِزَوْن إلاَّ ماكنتم تسَعْمَلون إلاَّ عبادَ اللّه المُخلَصين». ' أ.

فبين أنه منزَّه عن كلّ ثناء إلاّ ثناؤهم؛ و أنّه يصرف السوء و الله عنهم، و أنّ وسوسة إبليس نمسُّ كُلاً إلاّ إيَّاهم، و أنّ أهوال الساعة من الصعقة، وفزع الصور، وإحضار الجمع، وإعطاء الكتاب، والحساب، والوزن، غير شاملة لهم، وهم مستثنون منها؛ وأنّ جزائهم ليس في مقابل الأعمال، إذ لاعمل لهم.

فهذه نبذة من مواهب الله سبحانه في حق أوليائه.

و قد تحصَّل من الجميع أنّ من مواهب الله فى حقَهم إفنائهم فى أفعالهم و أوصافهم و ذواتهم.

فأول مأيفى منهم الأفعال، وأقلُّ ذلك على ما ذكره بعض العلماء ستة: الموت، و الحيوة، و المرض، و الصحة، و الفقر، و الغنى. فيسساهدون ذلك من الحق سبحانه كمن يرى حركة، ولا يشاهد عرّكها، و هو يعلم به. فيقوم الحق سبحانه في مقام أفعالهم، فكأنَّ فعلهم فعلم سبحانه، كما يشير إليه ما في الكافى، و التوحيد، عن الصادق عليه السلام ... في قوله تعالى «فَلَمَّا آسَفُونَا انْتَقَمْنَا مِنهم، الآية»: «إنّ الله عليه السلام ... في قوله تعالى «فَلَمَّا آسَفُونَا انْتَقَمْنَا مِنهم، الآية»: «إنّ الله

٤١) الصافّات/١٢٨.

٤٢) الصافات/٤٠.

٣٩) يوسف/٢٤.

٠٤) الحجر/٤٠.

تبارك وتعالى لايَأسِف كأسفنا، ولكنَّه خلَق أولياء لنفسه، يَأسِفون و يَرضون، وهم مخلوقون مربوبون. فجعل رضاهم رضا نفسه، وسخطهم سخط نفسه. وذلك لأنَّه جعلهم الدُعاة إليه، والأدلاء عليه، فلذلك صاروا كذلك، وليس أن ذلك يصل إلى الله كما يصل إلى خلقه، ولكن هذا معنى ماقال من ذلك.

وقال أيضاً: مَن أهانَ لى وليّاً، فقد بارَزَنى بالحاربة،و دعانى إلها.

وقال أيضاً: «مَن يُطِع الرسولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللّهَ» ٢٠. وقال أيضاً: «إنّ الذين يُبايعونكِ إنَّا يُبايعون اللّهَ» ٢٠.

و كلّ هـذاوشبهـ على مـاذكـرات لك. و هكذا الرضا والغضب و غيرهما من الأشياء ممّا يشاكِل ذلك. الحديث».

يشيرعليه السلام بقوله «مقايشاكل...»، إلى الآيات الكثيرة، والأخبار الواردة في المقام، كقوله تعالى: «ومّا رَمَيْتَ إذْ رَمَيْتَ ولكنّ اللّهَ رَمَيْتَ إذْ رَمَيْتَ ولكنّ اللّهَ رَمَيْتَ إذْ رَمَيْتَ ولكنّ اللّهَ رَمَى» \* .

وقـولـه تـعـالى: «وَمَا يَنْطِقُ عَن الهَوى إِنْ هُو إِلاّ وَحَى يُوحَى » ١٠. والضمير إلى النطق.

و قوله سبحانه: «لَيْسَ لک مِن الأَمْر شَيء» \* أ.

و كـقـولـه ــ صلّى اللّه عـليه وآله ـــ: «فاطمة بِضْعَة مِنّى؛ مَن آذاهـا، فـقد آذانى؛ ومَن آذانى، فقد آذَى اللّهَ. الحديث». و سيأتى رواية الدَّيلمي، انشاء اللّه.

ثم يـفنى منهـم الأوصـاف واصـولهـا على ما يظهرمن أخبار أهل

٤٣) النساء/٠٨.

٤٦) النجم/٣\_٤.

٤٧) آل عمران/١٢٨.

٤٤) الفتح/١٠.

۵۱) الإنفال/۱۷.

البيت \_ عليهم السلام \_ خسة: الحيوة، و العلم، و القدرة، و السمع، و البصر؛ و قام الحقّ سبحانه في ذلك مقامهم.

فق الكافى، عن أبى جعفر، فى حديث: «إنّ الله سجلً جلاله في الكافى، عن أبى جعفر، فى حديث: «إنّ الله سجلً جلاله فال: ما تَقَرَّب إلى عبد من عبادى بشىء آحب إلى ممًا افترضتُ عليه؛ وإنّه ليتقرَّب إلى بالنافلة حتى أحبّه، فإذا أحببتُه، كنتُ سمعَه الذى يسمع به، وبصره الذى يُبصر به، ولسانه الذى يَنطق به، ويده التي يَبطش بها؛ إن دعانى أجبتُه، وإن سئلنى أعطيته. الحديث».

و هـومن الأحاديث الدائرة بين الفريقين، و تصديق ذلك من كتاب الله العزيز، قوله: «قُلُ إِنْ كُنْمُ تُكِيِّونَ اللّهَ فَاتَّبِعُونَى يُحْبِبُكُم اللّهُ و يَغْفِر لَكُم ذَنُو بَكُم»^١٠.

و قوله: «يَا أَيُّهَا اللَّهِينَ آمَنُوا اللّهَ و آمِنُوا برسوله يُوْبَكُم كِفُلَين مِن رَحْمَته و يَحْجَلُ لَكُم نُوراً تَمُشُونُ بِهُ و يَغْفِر لَكُم الآيتان» "، و تطبيق الآيتين بسيا قيها، و هما يأمران باتباع الرسول — صلّى الله عليه وآله —، و الإيمان به، و هما واحد، يفيدان عبّة الله سبحانه لعبده، هى رحة على رحمة؛ ويورث له نوراً يمشى به فى الناس، أى يعاشرهم و يعيش فيهم، و قدكان يعاشر و يعيش فيهم، و قدكان يعاشر و يعيش بقوى نفسه و أسبابها من سمع و بصر و يد و لسان، فتبدّل إلى نور من ربه؛ هذا!

و فى اثبات الوصية للمسعودى، عن أميرالمؤمنين، فى خطبة: «سبحانك، أيّ عين تقوم نصب بَهاء نورك، وترقى إلى نور ضياء

٤٨) آل عمران/٣١.

٤٩) الحديد/٢٨.

و هذا النور روح حمّى، يجبى بها الإنسان كها مرّت الإشارة إليه في قوله تعالى: «أَوَمَنْ كَانَ مَيْمَاً فَأَخْيَيْنَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُوراً يَمشَى بِهِ في الناس. الابة» .

إذ ظاهر السبياق انَّ قوله «وَ جَمَلُنا له... الغ»، ببان لأحييناه.

قدرتك؟ وأى فهم يفهم مادون ذلك إلا أبصارٌ كشفت عنها الأغطية، و هتكت عنها الحجب العمية؛ فرقت أرواحها إلى أطراف أجنحة الأرواح، فناجوك فى أركانك، و ولجوابين أنواربهائك، و نظروا من مرتق التربة إلى مسطى كبريائك، فسمًّاهم أهل الملكوت زوّاراً، و دعاهم أهل الجبروت عماراً؛ الخطبة».

و قد مرَّ حديث هشام في الفصل الثالث.

و هذه المعانى كثيرة الورود فى الأدعية، ففى مناجاة على \_عليه السلام\_، فى أيام شعبان: «إلهى و ألهمنى وآلها بذكرك إلى ذكرك، و الجعل هممى إلى روح نجاح أسمائك، ومحل قدسك، \_ إلى أن قال \_: «إللهى هَب لى كمال الإنقطاع إليك، و أير أبصار قلوبنا بضياء نظرها إليك، حتى تَخرق أبصار القلوب خجب النور، فقصل إلى معدن العظمة، وتصير أرواحنا معلقة بعر قد سك. إلهى واجعلى ممن ناديته فأجابك، ولاحظته فصَعق لجلالك، فناجيته سرّاً، وعمل لك جهراً، \_ إلى أن قال سا: إلسهى و ألحقى بنور عرك الأبهج، فأكون لك عارفاً، وعن سواك منحرفاً؛ المناجاة». وهى جامعة للمقلمة و ذى المقلمة جيعاً، أعنى السلوك والشهود.

و فى عدّة الداعى لابن فهد، عن وهب بن منبّه: فيا أوحى الله إلى داود: «يا داود! ذكرى للذاكرين، وجبّى للمطيعين، وحبّى للمشتاقين، وأنا خاصّة للمحبن».

ثم يفنى منهم الذات، وينمحى الإسم و الرسم، ويقوم الحق سبحانه مقامهم؛ وقد ذكر فى آخر رسالة التوحيد أنّ هذا المقام أجلّ من أن يقع عليه لفظ، و أن تمسه إشارة، و انّ إطلاق المقام عليه مجاز، و انّه مممّا فتحه الله لنبيّه محمّد ـصلّى الله عليه وآله ـ، و لحقه الطاهرون من آله.

و أقول: الآن انّـه يـلـجـقـهم أولياء من أمّته للروايات الكثيرة الدالّة على أنّ اللّه سبحانه يلحق بهم شيعتهم في الدرجات في الاخرة.

و فى رواية الدَّيلىمى الآتية: «وينقل من دارالفناء إلى دار البقاء، ومن دار الشيطان إلى دار الرحمن؛ الحديث».

و منه يظهر أنّ ما وعده الله سبحانه للأمم من المقامات و الكرامات في الاخرة، مرزوق للأولياء في الدنيا، و فيها اللحوق بإمامهم.

و هذا المقام الذي عرفت انّه أجلّ من المقام، قد عبّر عنه الأثمة في الأخبار المستفيضة النافية للصفات، فللأولياء من الامّة اللحوق بهم بنحو الوراثة في ذلك. فافهم!

ومن المواهب، سيبرهم في خلال العوالم المتوسطة بينهم في الدنيا و بين ربهم عزًّاسمه كمامرًّ:

فنى البحار، عن إرشاد الديلمى، وذكر سندين لهذا الحديث، و فيه: «قال الله تعالى: يا أحمد! هل تدرى أيَّ عيش أهنى، وأى حيوة أبق؟ قال: اللهم لا. قال: أمَّا العيش الهنىء فهوالذى لايفتر صاحبه عن ذكرى، ولاينسى نعمتى ولا يجهل حقّى؛ يطلب رضائى فى ليله ونهاره.

أمّا الحيوة الباقية، فهى التى يعمل لنفسه، حتى تهون عليه الدنيا، و تصغرفي عينه، وتعظم الآخرة عنده، ويُوتر هواى على هواه، ويبتغى مرضاتى، ويعظم حقّ نعمق، ويذكر عملى به، ويراقبنى بالليل والنهار عند كلّ سيئة أو معصية، وينقى قلبه عن كلّ ما أكره، ويبغض الشيطان و وساوسه، ولا يجمل لإبليس على قلبه سلطاناً وسبيلاً.

فإذا فعل ذلك أسكنتُ قلبه حبّاً، حتّى أجعل قلبه لى، وفراغه و اشتغاله وهمّه و حديثه من النعمة التي أنعمت بها على أهل محبّق من خلق، وأفـتـح عين قـلـبـه و سـمـعـه، حـتـى يـسـمع بقلبه و ينظر بقلبه إلى جلالى و عظمتى، وأضِيق عليه الدنيا، وأبغض اليه مافيها من اللذّات، واحذّره من الدنيا ومافيها، كما يحذّر الراعى على غنمه مراتع الهلكة. فإذا كان هكذا، يسفرُمن الناس فراراً، وينقل من دارالفناء إلى دارالبقاء، ومن دارالشيطان إلى دارالرهن.

يا أحمد! ولازُ يِّننَّه بالهيبة والعظمة. فهذا هوالعيش الهنيء، والحيوة الباقية، وهذا مقام الراضن.

فن عمل برضائي، ألزمه ثلاث خصال: أعرّفه شكراً لا يخالطه البهل، و ذكراً لا يخالطه النسبان، و محبّه لا يوتر على محبّق محبّة المخلوقين. فإذا أحبّن أحببتُه، وأفتح عن قلبة إلى جلال، ولا أخفى عليه خاصة خلق، وأناجيه في ظلم الليل ونور النهار، حتى ينقطع حديثه مع المخلوقين، ومجالسته معهم، وأسمعه كلامي وكلام ملائكتى، واعرّفه السر الذي سترته عن خلق، وألبسه الحياء، حتى يستحيى منه الخلق كلهم، ويمشى على الأرض مغفوراً له، وأجعل قلبه واعياً وبصيراً، ولا أخفى عليه شيئاً من على الأرض مغفوراً له، وأجعل قلبه واعياً وبصيراً، ولا أخفى عليه شيئاً من جنة ولانار، واعرّفه ما يمرُّ على الناس في القيمة من الهول والشدة، وما أحاسب به الأغنياء والفقراء، والجهال والعلماء، وأنومه في قبره، وأنزل عليه منكراً ونكيراً حتى يسئلاه، ولا يرى غمَّ الموت وظلمة القبر واللحد وهول المظلع.

ثم أنصب له ميزانه، و أنشر ديوانه، ثم أضع كتابه في يمينه، فيقرئه منشوراً، ثم لا أجعل بيني و بينه ترجماناً. فهذه صفات الحبين.

ياً أحمد! اجعلُ همَّك همّاً واحداً، واجعلُ لسانك لساناً واحداً، و اجعلُ بدنك حيّاً لايغفل أبداً؛ من يغفل عنّى لاأباني في أيّ واد هلك. الحديث».

و في البحار، عن الكافي، و المعانى، و نوادر الراوندي، بأسانيد مختلفة، عن الصادق، و الكاظم عليها السلام عن رسول الله

-- صلّى الله عليه وآله -، واللفظ المنقول هيه ناكماعن الكاف، قال: «استقبل رسولُ الله - صلّى الله عليه وآله - حارثة بن مالك بن النعمان الأنصارى، فقال له: كيف أنت يا حارثة بن مالك النعمانى؟

فقال: يا رسول الله! مؤمن حقّاً. فقال له رسول الله \_ صلّى الله عليه وآله\_: يا رسول الله! عليه وآله\_: لكلّ شيء حقيقة، فما حقيقة قولك؟ فقال: يا رسول الله! عزفت نفسي عن الدنيا، فأسهرت ليلي، وأظمأت هواجرى، وكأنّى أنظر إلى عرش ربّى، وقد وضع للحساب، وكأنّى أنظر إلى أهل الجنّه يتزاورون في الجنة، وكأنّى أسمع عُواء أهل النار في النار،

فقال رسول الله \_صلى الله عليه وآله عبد نور الله قلبه، أيصرت فاثبت؛ الحديث».

ولوتد برت جيد التدبر في هذه الآيات و الأخبار التي نقلناها، وماتركناها اختصاراً أكثر منها، وأخذت بالإشارات من العبارات، شاهدت من أنبائهم عجايب يضيق عنها التعبير، ويقصر دونها باع التوصيف.

و الله الهادى، و هو المستعان. ولنقطع الكلام فى هذا المقام والحمدلله على الإتمام، وعلى سيِّدنا محمِّد وآله الصّلوة والسلام.

